


León Olivé

EL BIEN, EL MAL 
YLA RAZÓN

FACETAS DE LA CIENCIA 
Y DE LA TECNOLOGÍA

PAI DOS
México 

Buenos Aires 
Barcelona

Universidad Nacional Autónoma de México



DIRECCIÓN DE LA COLECCIÓN 
Seminario de Problemas Científicos y  Filosóficos, UNAM

Diseño de cubierta: Margen Rojo/Yessica Ledezma

1° edición, 2000 
Reimpresión, 2004

Quedan rigurosamente prohibidas, sin la autorización escrita de los titulares del 
"Copyright”, bajo las sanciones establecidas en las leyes, la reproducción tota) o 

parcial de esta obra por cualquier medio o procedimiento, comprendidos la 
reprografia y el tratamiento informático, y la distribución de ejemplares de ella 

mediante alquiler o préstamo público.

D. R. © de la presente edición:
Universidad Nacional Autónoma de México 

Coeditan Seminario de Problemas Científicos y Filosóficos, UNAM, 
y Editorial Paidós Mexicana, S. A.,

Rubén Darío 118,03510, col. Moderna, México, D. F.
Tel.: 5579-5922; fax: 5590-4361 
Ediciones Paidós Ibérica, S. A.,

Mariano Cubí 92,08021, Barcelona

ISBN: 968-853-453-6

Impreso en México - Printed in Mexico



A la Crista, 
como siempre





ÍNDICE

INTRODUCCIÓN..........................................................................................  13

PRIMERA PARTE
IMÁGENES DE LA CIENCIA............... .....................................................  19

1. ¿QUÉ ES LA CIENCIA?...........................................................................  25

§ 1. De qué tipo de pregunta se tra ta ............................................................  27
§ 2. Clases de problem as...............................................................................  29
§ 3. Las tres im ágenes.................................................................................... 42

2. LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA
Y DE CONFIAR EN EXCESO EN ELLA .............................................  45

§ 1. El problema de la demarcación entre la ciencia
y la pseudociencia hoy ......................................................................... 45

§ 2. El creacionismo en Estados U nidos...................................................... 45
§ 3. Una controversia filosófica sobre la distinción racional

entre ciencia y pseudociencia................................................................  47
§ 4. Breve repaso histórico de los criterios de demarcación......................  51
§ 5. Las tradiciones científicas como guías para la d istinción .................  56
§ 6. El cientificismo como ideología............................................................  61
§ 7. Otras clases de pseudociencias..............................................................  61
§ 8. Mito y realidad en la racionalidad científica....................................... 64

3. LA COMUNICACIÓN CIENTÍFICA Y LA FILOSOFÍA.................... 67

§ 1. Una tomadura de p e lo ......................................................... ................... 67
§ 2. La imagen pública de la ciencia ............................................................  67



10 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

§ 3. La racionalidad científica....................................................................... 69
§ 4. Algunos problemas en la comunicación pública de la ciencia........... 71
§ 5. Ciencia y cultura...................................................................................... 74
§ 6. La validez de los descubrimientos........................................................ 76
§ 7. Las responsabilidades institucionales .................................................  78

SEGUNDA PARTE
EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN................................................................  81

4. ¿SON ÉTICAMENTE NEUTRALES LA CIENCIA
Y LA TECNOLOGÍA?............................................................................... 85

§ 1. Dos concepciones opuestas sobre la naturaleza ética
de la ciencia y de la tecnología..............................................................  85

§ 2. Los sistemas científicos y técnicos como sistemas
de acciones intencionales....................................................................... 87

§ 3. Técnicas, artefactos y sistemas técnicos...............................................  87
§ 4. ¿Constituyen un problema ético la transformación,

la dominación y el contro l? ..................................................... ............  90
§ 5. Fines, medios y valores en ciencia y tecno log ía................................  92
§ 6. La racionalidad de medios a fines ........................................................ 94
§ 7. La racionalidad de los f in e s ..................................................................  94

5. EVALUACIÓN DE TECNOLOGÍAS, RACIONALIDAD
Y PROBLEMAS ÉTICOS..........................................................................  97

§ 1. La evaluación de la tecnología: dos dim ensiones..............................  97
§ 2. La evaluación interna de los sistemas técn ico s ..................................  98
§ 3. La evaluación externa de las tecnologías.............................................  98
§ 4. El concepto de eficiencia técnica y el papel de las comunidades

de u su ario s ............................................................................................  100
§ 5. El progreso tecnológico....................................................................... 104

6. NATURALEZA, TÉCNICA Y ÉTIC A .................................................  107

§ 1. Daños justificables...............................................................................  107
§ 2. Condiciones para la aceptabilidad de daños....................................... 107
§ 3. Indeterminación de las consecuencias de las innovaciones

tecnológicas..........................................................................................  108



ÍNDICE 11

§ 4. Las responsabilidades morales de los científicos
y de los tecnólogos.............................................................................  114

§ 5. Un dilema é tico .........................................................  116
§ 6. Saber puede implicar una responsabilidad m o ra l ............................. 117
§ 7. Experimentos con animales .......................................... 118
§ 8. Absolutismo, relativismo, pluralismo.......................................  121
§ 9. Los derechos de los anim ales....................................... .. 124
§ 10. Deberes de los científicos, de los tecnólogos

y de las instituciones .......................................................................... 126
§ 11. ¿Qué justifica la tecnología?..............................................  128

TERCERA PARTE
LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA........... 129

7. UNA TEORÍA PLURALISTA DE LA CIENCIA
Y EL PROGRESO CIENTÍFICO ............................................... 133

§ 1. El pluralismo en la filosofía de la ciencia...........................................  133
§ 2. La visión hegeliana...............................................................................  137
§ 3. La visión hegeliana removida..............................................................  139
§ 4. Racionalidad y progreso....................................................................... 141
§ 5. El progreso depende de la racionalidad.............................................  144
§ 6. La racionalidad del cambio cien tífico ...............................................  146
§ 7. Este modelo pluralista no es re la tiv ista.............................................  147
§ 8. El papel normativo de la epistemología según

el modelo p lu ra lis ta .............................................................................  148

8. RACIONALIDAD, OBJETIVIDAD Y V ERD A D ..............................  151

§ 1. Razón y racionalidad ...........................................................................  151
§ 2. El modelo clásico de la racionalidad.................................................  155
§ 3. O bjetividad............................................................................................  158
§ 4. Conocimiento y verdad.........................................................................  162

9. CONSTRUCTIVISMO, RELATIVISMO Y PLURALISM O........... 171

§ 1. Tres variedades de constructivismo.................................................... 171
§ 2. Constructivismo y realismo in terno .................................................... 175
§ 3. La construcción del mundo re a l ........................................... ..............  176
§ 4. Relativismo y p luralism o..................................................................... 179



§ 5. Diferenciación entre objetos reales y objetos meramente
postulados: la posibilidad de c r ític a .................................................  181

§ 6. Constructivismo y pluralismo..............................................................  183

10. PLURALISMO EPISTEMOLÓGICO...............................................  185

§ 1. Verdad y aceptabilidad racional..........................................................  185
§ 2. Contra la idea del consenso racional universal ................................  188
§ 3. El pluralismo epistemológico................................................. ............  194
§ 4. ¿Para qué queremos todavía una noción de verdad?........................ 195

BIBLIOGRAFÍA..........................................................................................  199

ANTECEDENTES DE ESTE LIBRO........................................................ 207

ÍNDICE ANALÍTICO...................................... ..........................................  209

12  EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN



INTRODUCCIÓN

La ciencia y la tecnología provocan ideas y sentimientos encontrados no sólo 
entre quienes cotidianamente dependemos de ellas —la inmensa mayoría de 
las personas en el mundo moderno—, sino también entre muchos de quienes, 
además, viven de ellas y para ellas. Nuestras formas de vida y el planeta ente­
ro han cambiado como nunca antes, para bien y para mal, y siguen siendo trans­
formados constantemente como consecuencia de la ciencia y de la tecnología. 
Además, las opiniones científicas han adquirido una autoridad sin precedente y 
se han vuelto decisivas en muchas ocasiones socialmente importantes, por ejem­
plo para resolver casos judiciales. La mayoría de las veces aceptamos estos cam­
bios con apenas alguna breve reflexión, si es que nos detenemos algún momento 
a pensar en ellos.

Por otro lado, muchos fines que nos proponemos alcanzar en nuestro mun­
do de hoy se pueden lograr más fácilmente mediante la aplicación de conoci­
mientos y prácticas científicas y tecnológicas —y en ocasiones se pueden ob­
tener únicamente mediante ellos—•. La salud es uno de los bienes básicos que 
valoramos y, en gran medida, para mantener niveles aceptables de salud pública 
se requiere el control de enfermedades y epidemias por medios científicos y tec­
nológicos, como las vacunas.

La confianza en que la ciencia ofrece los medios más efectivos, y a veces 
los más eficientes, para lograr nuestros fines es una actitud racional, siempre 
y cuando los fines también se sometan a un escrutinio racional y nos parezcan 
aceptables después de un proceso de reflexión. Desconfiar de la ciencia y de 
la tecnología es entonces irracional por partida doble, pues no sólo tiene sen­
tido confiar en ellas porque nos permiten alcanzar ciertos fines —confianza que 
descansa en la “racionalidad de medios a fines” y en la ‘‘racionalidad de fines”, 
ambas englobadas en la “racionalidad instrumental”— , sino también porque 
las respalda lo que suele llamarse “la racionalidad epistémica”.

La racionalidad epistémica se refiere al ejercicio de la capacidad de los se­
res humanos para investigar y obtener conocimiento sobre la naturaleza, sobre 
las sociedades y sobre nosotros mismos. La ciencia es el mejor sistema que han



14 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

inventado los seres humanos para producir conocimiento del mundo y para in­
tervenir en él con base en ese conocimiento. Lá ciencia y la tecnología consti­
tuyen paradigmas de acciones y prácticas eficientes para obtener conocimien­
to y para transformar la realidad. Además, han desarrollado mecanismos me­
diante los cuales aprenden a aprender mejor y progresan constantemente.

La razón más poderosa para confiar en la ciencia, pues, es que paradigmática 
y sistemáticamente —aunque no invariablemente— ofrece conocimiento con­
fiable acerca del mundo y resultados mediante los cuales resolvemos proble­
mas y obtenemos los fines que perseguimos. Los problemas pueden ser pura­
mente teóricos y surgir de la mera curiosidad, pueden ser prácticos —origina­
dos en necesidades humanas— o pueden ser combinaciones de ambos.

La racionalidad de la ciencia no consiste en un sistema de principios, de re­
glas y de prácticas que satisfacen a cierto modelo abstracto, o a un conjunto de 
condiciones fijas, eternas e inmutables de racionalidad, sino que la ciencia es, 
ella misma, la que pone el estándar de las decisiones y actividades que llama­
mos racionales.

¿No vuelve esto tautológica nuestra concepción de la racionalidad y hace 
vacías nuestras razones para confiar en la ciencia? Al asumir este punto de vista, 
¿no se transforma nuestra confianza en la ciencia en un acto de fe, muy lejano 
a lo que entendemos por una actitud racional? Nada de eso. Pero para apreciarlo 
mejor conviene analizar algunos aspectos de la teoría de la racionalidad, de teoría 
de la ciencia y de las ideas que se han desarrollado en tiempos recientes para 
comprender y para evaluar la ciencia y la tecnología. Esto debe hacerse no sólo 
desde su Interior, sino también desde el punto de vista de la sociedad y de las 
personas que se ven afectadas por ellas.

Pero también es irracional confiar ciegamente en la ciencia y en la tecnolo­
gía, y de nuevo lo es doblemente. Primero, porque es irracional cualquier con­
fianza ciega si no se examinan los fundamentos y el alcance de aquello en lo 
que se confía; y segundo, porque por su naturaleza la ciencia y la tecnología 
tienen límites, al igual que la capacidad humana que hemos llamado razón. La 
ciencia y la tecnología tienen límites en lo que pueden lograr —por cuestiones 
metodológicas y epistemológicas— y en lo que es correcto que se planteen 
alcanzar —por razones éticas— .

Así como por una parte la ciencia y la tecnología nos dan seguridad y con­
fianza, por otra infunden temores. Todos conocemos alguna persona que de nin­
guna manera se sube a un avión, aunque reconozca la irracionalidad de su fo- 
bia. Pero muchos temores sobre la ciencia y la tecnología, a diferencia de las 
fobias, tienen razones de ser:, basta pensar en su poder para infligir sufrimien­
to, en las armas nucleares, químicas y biológicas, o en la manipulación gené­
tica, la cual puede conducir a resultados dignos de encomio, pero también a po­



INTRODUCCIÓN 15

sibilidades condenables. El deterioro ambiental, por sí solo, justifica de sobra 
nuestros temores acerca de las consecuencias negativas de la ciencia y la tec­
nología.

En este libro analizaremos algunas facetas de la racionalidad humana, la cual 
ha encontrado en la ciencia su máxima expresión. Examinaremos varias de las 
razones metodológicas y epistemológicas para confiar en la ciencia y en la tec­
nología, y otras para entender sus límites. También discutiremos las restricciones 
que deberían tener en virtud de su poder para hacer el bien o el mal.

El libro tiene tres partes. En la primera hablaremos de tres imágenes de la 
ciencia, a saber, la científica, o sea la que tienen los propios científicos de sus 
actividades, sus prácticas, sus instituciones y sus resultados; la filosófica, de­
rivada del análisis que la filosofía y otras disciplinas, como la historia y la so­
ciología, hacen de la ciencia y de la tecnología; y en tercer lugar, la imagen pública 
de la ciencia —que es la de los hombres y mujeres que no son especialistas en 
ninguna disciplina científica o técnica, ni en filosofía—, y que en nuestros días 
está conformada por la enseñanza escolar y por la comunicación pública de la 
ciencia que se ha desarrollado profesionalmente en las últimas décadas.

Las tres imágenes son diferentes necesariamente, se complementan entre sí 
y se afectan recíprocamente. Para ilustrar su relación con un solo ejemplo, pen­
semos en la función y en el papel social que hoy en día tienen la ciencia y la 
tecnología. Todas las sociedades modernas realizan un gasto social en mante­
nerlas, enseñarlas y desarrollarlas. ¿Es eso bueno o es malo? ¿Es correcto que 
se destinen para esos fines fondos públicos que provienen de los impuestos 
que pagan los ciudadanos? Desde el punto de vista de cada una de las tres imá­
genes, la respuesta a estas preguntas puede ser diferente. Para responderlas, el 
ciudadano común debe reflexionar sobre la ciencia y la tecnología, y más vale 
que sus ideas estén bien informadas. Pero ¿qué significa esto? Una parte de la 
información que reciben hombres y mujeres de la calle proviene de la enseñanza; 
otra parte se deriva de la comunicación de la ciencia y de la filosofía en me­
dios especializados, pero la mayor parte es la que transmiten los medios masi­
vos. ¿Cómo se conforma y quiénes son responsables de los contenidos de esa 
información?

Los científicos, por su parte, y los filósofos de la ciencia, por la suya, tie­
nen responsabilidades sociales y morales que asumir en relación con los con­
tenidos y los logros de la comunicación de la ciencia. Tienen la responsabili­
dad de participar en ella para que la imagen pública de la ciencia sea más ade­
cuada a lo que es realmente la ciencia, y para que se conozcan mejor sus alcances 
y también sus limitaciones. Pero esto nos lleva a una pregunta elemental: ¿qué 
es la ciencia? ¿Hay una respuesta rápida y sucinta a esta pregunta? ¿A quiénes



corresponde responderla? ¿Sólo los científicos tienen una imagen genuina de 
la ciencia? Éste es el tema que se aborda en los dos primeros capítulos.

Por su parte, los comunicadores también tienen una enorme responsabili­
dad. Tienen la obligación no sólo de comunicar de forma accesible pero rigu­
rosa los resultados y descubrimientos científicos, sino también de orientar a la 
opinión pública sobre las bondades y maldades de la ciencia y de la tecnolo­
gía, sobre las razones para confiar en ellas, pero también sobre el hecho de que 
esa confianza debe ser limitada. Esta evaluación requiere que la imagen pública 
de la ciencia se empape bien de la imagen filosófica de la ciencia. En el tercer 
capítulo se comentan estos problemas.

En las partes segunda y tercera se analizan facetas de la ciencia y de la tec­
nología miradas desde la imagen filosófica. En la segunda —“El bien, el mal 
y la razón”— se discuten algunas cuestiones éticas. En la tercera —“Raciona­
lidad y pluralismo en la ciencia”—  se abordan problemas metodológicos y epis­
temológicos.

La lectura recomendada es, por supuesto, en el orden en que están presen­
tadas las partes y los capítulos, pero cada una de las partes puede leerse inde­
pendientemente. Con el fin de facilitar una lectura fluida de cada una, hemos 
optado por mantener algunas reiteraciones en temas fundamentales, como los 
relativos al concepto de racionalidad. En todo caso, para quien se inicia en la 
reflexión teórica sobre la ciencia es muy recomendable la lectura inicial del ca­
pítulo uno, donde se hace una breve presentación de las diversas preguntas y 
de la variedad de problemas que hay que resolver para responder a la simple 
pregunta “¿Qué es la ciencia?”

Confiamos en que el libro sea útil para quienquiera que se interese en esta 
pregunta y desee profundizar en la reflexión sobre los problemas metodológi­
cos, epistemológicos y éticos de la ciencia y de la tecnología. Por lo mismo, 
esperamos que el libro sirva de apoyo para cursos tanto de metodología y filo­
sofía de la ciencia y de la tecnología, como para cursos de ética, desde el nivel 
medio superior hasta el posgrado. En los cursos más básicos pueden estudiar­
se las dos primeras partes. En cursos más avanzados, incluyendo los de pos­
grado, puede incluirse la lectura y discusión de la tercera.

El libro es el resultado de gran cantidad de encuentros, presentaciones, cursos, 
diálogos y discusiones con muchos estudiantes, colegas y muy queridos ami­
gos, principalmente en México, Argentina, España y Estados Unidos. Mi gra­
titud a todos los estudiantes con quienes he discutido muchos de estos proble­
mas, pero que ahora no puedo nombrar. Con el inevitable riesgo de omitir in­
voluntariamente nombres, quiero expresar mi agradecimiento a: Ana Rosa Pérez 
Ransanz — quien además me ayudó a la estructuración final del libro—, Am­
brosio Velasco, Isabel Cabrera, Mario Casanueva, Raúl Alcalá, Carlos López,

16  EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN



INTRODUCCIÓN 17

Sergio F. Martínez, Olivia Soto, Luis Villoro, Larry Laudan, Ernesto Sosa, 
Marcelo Dascal, Cristina di Gregori, Cecilia Durán, Aurelia Berardino, Hernán 
Miguel, Javier Echeverría, Andoni Ibarra, Miguel Ángel Quintanilla, Fernan­
do Broncano, Eulalia Pérez Sedeño, Juan Carlos García Bermejo, José Diez, 
Juan Vázquez, Wenceslao J. González, Manuel Cruz, Manuel Reyes Mate y a 
todos los que me han estimulado a discutir las ideas que aquí se presentan. 
Agradezco a Leopoldo Rodríguez Sánchez haber llamado mi atención sobre el 
problema del adelgazamiento de la capa de ozono en la atmósfera terrestre, y 
haberme facilitado materiales que he utilizado para la segunda parte del libro. 
Mi agradecimiento también para el Seminario de Problemas Científicos y Fi­
losóficos de la Universidad Nacional Autónoma de México, por su cálida aco­
gida y por su apoyo para esta publicación. Mi gratitud sincera a sus miembros 
y en especial a su director, Ruy Pérez Tamayo. Agradezco también a Editorial 
Paidós su apoyo, y particularmente a Laura Lecuona su esmerado trabajo.





PRIMERA PARTE 

IMÁGENES DE LA CIENCIA





A diferencia del pesimismo que se espera de muchas consideraciones milena- 
ristas, la reflexión sobre el conocimiento y sobre la ciencia a la vuelta de este 
siglo permite proponer algunas notas optimistas. Hemos progresado en el te­
rreno de la ciencia. Ahora sabemos más sobre el mundo, y hemos aprendido a 
investigar mejor sobre él. Pero también hemos progresado en nuestra compren­
sión y en nuestras concepciones sobre el conocimiento y sobre la ciencia. Un 
paso decisivo en esta dirección durante el siglo XX fue la llamada naturaliza­
ción de las disciplinas que se ocupan del estudio de la ciencia y del conocimiento: 
la filosofía de la ciencia y la epistemología.

Por lo pronto entenderemos por filosofía de la ciencia la disciplina que se 
ocupa de analizar y resolver los problemas filosóficos que surgen de la cien­
cia, por ejemplo, en relación con el análisis y la evaluación de los métodos, 
valores, fines, prácticas y teorías de la ciencia; sobre su naturaleza, sus condi­
ciones de posibilidad de existencia y de desarrollo; acerca de su poder y sus 
limitaciones, así como sobre los problemas de su impacto social y de las for­
mas en las que son afectadas por el entorno social.

Por epistemología, gnoseología o teoría del conocimiento (términos que 
usaremos indistintamente) entenderemos la disciplina filosófica que analiza y 
resuelve los problemas que surgen del conocimiento en general y del conoci­
miento científico en particular. Por ejemplo, problemas sobre su naturaleza y 
su justificación, sus condiciones de existencia y desarrollo, su relación con la 
realidad y con otros conceptos como objetividad y verdad, así como los pro­
blemas de su impacto benéfico o maligno en los seres humanos y en la naturaleza.

Estas afirmaciones de ninguna manera pretenden ofrecer definiciones de estas 
disciplinas. Son tan sólo esbozos para un primer acercamiento intuitivo a nuestro 
objeto de estudio. En el primer capítulo, “¿Qué es la ciencia?”, veremos las 
dificultades para establecer definiciones o caracterizaciones más rigurosas. Pero 
en nuestro primer acercamiento a la reflexión sobre la ciencia y el conocimiento, 
podemos resumir el estado de la cuestión en esta vuelta de siglo por medio de 
las siguientes diez tesis:



2 2 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

1) Ha habido progreso en el conocimiento, particularmente en el conocimiento 
científico.

2) Parte del progreso en la ciencia consiste en que hemos aprendido mejor 
a aprender, y esto es una tendencia continua. Hoy sabemos más no sólo sobre 
el mundo y sobre nosotros mismos —los seres humanos como parte del mun­
do, como individuos y como sociedades—, sino que podemos hacer mejores 
predicciones y manipulamos más fenómenos de manera más precisa, pero tam­
bién sabemos mejor cómo investigar (aunque debemos reconocer que también 
sabemos mejor cómo destruirnos y cómo destruir al mundo).

3) En la filosofía del conocimiento, de la ciencia y de la tecnología también 
ha habido progreso. Particularmente, hemos progresado en nuestra concepción 
de lo que es el progreso en el conocimiento y en la ciencia.

4) La teoría del conocimiento durante el siglo xx progresó en la medida en 
que se preocupó del tipo de conocimiento más confiable: el científico. La epis­
temología ha avanzado en la medida en que ha abandonado la búsqueda de 
fundamentos últimos e inamovibles para el conocimiento, y en la medida en 
que se ha vinculado con otras disciplinas filosóficas, como la lógica y la filo­
sofía de la ciencia.

5) La filosofía de la ciencia ha progresado en la medida en que ha relajado 
sus pretensiones normativistas y se ha naturalizado, es decir, en la medida en 
que se ha centrado en el estudio de los procedimientos efectivos de generación, 
aceptación, cambio, desarrollo y difusión del conocimiento. Para esto ha sido 
muy importante su vinculación con la sociología, la historia, la psicología y las 
ciencias cognitivas.

6) El progreso filosófico en el siglo XX incluyó, por un lado, el aprendizaje 
de cuáles caminos no tienen salida y por consiguiente deben ser evitados y, por 
otra parte, la comprensión de que hay diversas vías para conocer el mundo y 
para hacer cosas en él, todas las cuales pueden reclamar razonablemente legi­
timidad, desde el punto de vista epistemológico, y eficiencia, desde el punto 
de vista práctico (de hacer cosas).

7) El desarrollo del conocimiento, particularmente del científico, y de la cien­
cia en general, se logra mediante consensos, a los que se puede llegar en bue­
na medida racionalmente.

8) Por lo general, el logro de un consenso racionalmente fundado implica 
el previo desarrollo de una controversia. Las controversias son, así, elementos 
indispensables de la racionalidad científica.

9) Hemos progresado en nuestra comprensión de la racionalidad, especial-
■ mente de la racionalidad en la ciencia. Ha sido un avance comprender que la
racionalidad no está dada ni estructurada apriori, sino que se establece de hecho 
por medio de los procedimientos y las acciones que ejemplifican los casos pa­



IMÁGENES DE LA CIENCIA 2 3

radigmáticos de la racionalidad; y éstos son los que ofrece el quehacer cientí­
fico. Comprender la racionalidad científica implica entonces el estudio empí­
rico de tales procedimientos, de sus principios, normas, reglas y conceptos. Esto 
es otro aspecto importante de la naturalización de la epistemología, de la filo­
sofía de la ciencia y de la racionalidad.

10) La naturalización dé la epistemología no implica la negación de un pa­
pel normativo para ella. Muchos de los sistemas normativos que analiza la epis­
temología, por ejemplo en el terreno de la metodología científica, adquieren una 
validez al sedimentarse por medio de tradiciones. El siglo XX fue también muy 
rico en contribuciones para esclarecer este concepto.

A mi modo de ver, estas tesis —que no pretenden ser exhaustivas en rela­
ción con los problemas de las ciencias y la tecnología— tienen un amplio res­
paldo, aunque quizá no sean las más aceptadas por la mayoría de los epistemó- 
logos o de los filósofos en general. No intento, pues, apuntar a las ideas que 
mayor consenso suscitan hoy en día, sino a las que en mi opinión tienen ma­
yor solidez. En la tercera parte del libro discutiremos algunas de ellas.

El panorama que pintan las diez tesis anteriores acerca de la epistemología 
puede completarse con otras tres que se refieren al papel social y cultural más 
amplio que la epistemología y la filosofía de la ciencia han desempeñado has­
ta ahora, y que podrán cumplir mejor aún en el siglo xxi.

a) La epistemología y la filosofía de la ciencia han conformado una imagen 
filosófica de los procesos y métodos de generación, aceptación y propagación 
del conocimiento, y en especial del conocimiento científico y de sus resulta­
dos, así como de la naturaleza de la ciencia, de las prácticas científicas y de su 
impacto social. Esta imagen es diferente de la que tienen los científicos de sus 
propias actividades y de sus resultados (la imagen científica de la ciencia), y 
también de la que tiene la sociedad amplia (la imagen pública de la ciencia).

No hay razones para pensar que las tres imágenes deban ser idénticas eijitre 
sí. Sin embargo, hay elementos en las tres que sí deberían coincidir, y no siempre 
lo hacen. Por ejemplo, la concepción de por qué el conocimiento científico es 
confiable, y por qué es racional seguir ciertos caminos que indica la ciencia y 
no otros. La epistemología ofrece las razones por las cuales el conocimiento 
científico es confiable. Pero ese análisis no siempre se conoce ni se toma en cuenta 
en las otras dos imágenes. Esto motiva las siguientes dos tesis:

b) La epistemología y la filosofía de la ciencia deben lograr una mayor in­
fluencia en la conformación de la imagen pública de la ciencia, así como en la



2 4 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

del propio medio científico. Un aspecto central que la imagen filosófica de la 
ciencia debe transmitir a las otras es su concepción de la racionalidad cientí­
fica.

c) Un medio fundamental para esto es que la filosofía de la ciencia tenga una 
influencia efectiva en la enseñanza (de las ciencias y de las humanidades), y 
también, de manera muy importante, en la comunicación pública de la ciencia.

En esta primera parte del libro discutiremos estas tres últimas tesis.



1

¿QUÉ ES LA CIENCIA?

La importancia de la imagen filosófica de la ciencia, como complementaria de 
la imagen que los científicos tienen de sus actividades, prácticas y resultados, 
y de la que construye la comunicación profesional de la ciencia, puede apre­
ciarse planteando la elemental pregunta “¿Qué es la ciencia?”

La pregunta admite por lo menos dos interpretaciones. Una sería al estilo del 
famoso libro de Courant y Robbins, publicado en los años cuarenta, que se ti­
tula ¿Qué es la matemática?, y cuyo subtítulo — Una exposición elemental de 
sus ideas y  métodos— indica que la pregunta se entiende de manera tal que la 
respuesta tiene que ser la exposición, aunque sea elemental, de las ideas fun­
damentales y de los métodos de la matemática.

Ésta es una interpretación legítima de la pregunta, y la respuesta, así, es todo 
un libro cuyo contenido incluye la teoría de números, el álgebra, la geometría, 
la topología y el cálculo. Esto es exactamente lo que pretenden hacer hoy en 
día los museos de la ciencia: presentar de manera accesible algunas de las ideas 
y los métodos de las diferentes disciplinas científicas.

Pero Courant y Robbins añadían en la introducción de su libro lo siguien­
te: “Tanto para entendidos como para profanos no es la filosofía, y sí únicamente 
la experiencia activa en matemáticas, la que puede responder a la pregunta ‘¿Qué 
es la matemática?’ [Courant y Robbins 1962, p. 7; las cursivas son mías]. En 
esto se equivocaban rotundamente.

Es interesante confrontar esta opinión con el debate que surgió en una mesa 
redonda celebrada previamente a la creación del Museo de las Ciencias de la 
Universidad Nacional Autónoma de México (Universum), mesa en la que tres 
matemáticos discutieron las preguntas “¿Qué son las matemáticas?” y “¿Cons­
tituyen las matemáticas una ciencia?” Aunque los participantes en la mesa tu­
vieron la delicadeza de no mencionar la famosa definición de Bertrand Russell, 
que decía de la matemática que es la ciencia en la que no se sabe de qué se habla 
ni si lo que dice es verdad, la mayor parte de los problemas que surgieron en



2 6 IMÁGENES DE LA CIENCIA

el debate no versaron sobre los contenidos y los métodos de las matemáticas, 
sino, por ejemplo, sobre los objetos matemáticos, sobre su naturaleza y tipo de 
existencia, sobre el problema de si se crean o se descubren, de cómo se cono­
cen, del tipo de conocimiento de que se trata, de si los objetos matemáticos son
o no son reales, de si son abstractos o concretos (y qué significan una y otra 
cosa), de si las proposiciones matemáticas son susceptibles o no de ser verda­
deras o falsas, y problemas por el estilo.

El libro de Courant y Robbins, por más que sea una excelente introducción 
a las ideas y métodos de las matemáticas, tampoco responde uno solo de estos 
problemas. Pero, después de todo, parece importante darles respuesta para en­
tender qué son las matemáticas. Si es así, entonces hay algo más que decir so­
bre la ciencia —que sólo exponer sus ideas y métodos— para responder a la 
pregunta “¿Qué es la ciencia?”

En este segundo sentido, la pregunta “¿Qué es la ciencia?” no es una pre­
gunta científica. Esto no significa que los científicos no tengan nada que decir 
para responderla, ni que pueda responderse manteniendo una ignorancia con 
respecto a los procederes, los contenidos y la historia de la ciencia. Pero sí implica 
que quienquiera que intente responderla, científico de formación o no, tiene que 
reflexionar sobre lo que hacen los científicos, sobre cómo lo hacen, sobre los 
resultados que obtienen y sobre cómo está condicionado todo esto.

En otras palabras, la pregunta “¿Qué es la ciencia?”, entendida en el segundo 
sentido, debe responderse analizando cómo se hace la ciencia, qué es lo que pro­
duce, y cómo es posible que se haga lo que se hace y se produzca lo que se 
produce. En suma, dado que se trata de una pregunta sobre la ciencia —de una 
pregunta metacientífica—, no se requiere hacer lo mismo que en la ciencia para 
responderla.

Hay tres disciplinas que se preocupan por analizar esta pregunta metacientífica 
y los problemas que implica: la historia de la ciencia, la sociología de la cien­
cia y la filosofía de la ciencia.

Dejaré de lado la discusión de si la sociología de la ciencia es ella misma 
una ciencia. Mi opinión es que puede hablarse de una sociología de la ciencia 
en sentido estrecho, la sociología entendida como ciencia empírica —la cual 
ciertamente es necesaria para entender la ciencia—, pero también existe la 
sociología de la ciencia en sentido amplio, que no se limita a la sociología como 
disciplina empírica, sino que analiza la ciencia como un complejo de activi­
dades, prácticas e instituciones sociales, parte de cuyos resultados son cono­
cimientos científicos —muchos de los cuales se plasman en las teorías cientí­
ficas— , y que tiene también consecuencias que transforman la realidad. La 
sociología de la ciencia en sentido amplio da cuenta de las condiciones socia­
les necesarias para que sea posible la investigación científica, y analiza las con­



¿Q U É ES LA CIEN CIA ? 2 7

diciones para su desarrollo, así como la forma en que la sociedad afecta 
y condiciona a la ciencia, y cómo ésta tiene consecuencias en la sociedad. Todo 
esto requiere de un complejo instrumental teórico que combina aspectos que 
tradicionalmente se han desarrollado en la teoría del conocimiento, como dis­
ciplina filosófica, y en las teorías que han tratado de explicar las condiciones 
de existencia y de desarrollo de las sociedades humanas [véanse Olivé (comp.) 
1985 y Olivé 1988],

En resumen, la pregunta que nos ocupa aquí es una pregunta metacientífica. 
Es una pregunta acerca de la ciencia, que se intenta responder desde fuera de 
la ciencia. Pero para responderla se debe tomar en cuenta muy en serio todo lo 
que se hace en la ciencia y en aras de la ciencia.

§ 1. DE QUÉ TIPO DE PREGUNTA SE TRATA

¿Podemos responder qué es la ciencia mediante una simple definición? Si no 
es así, ¿de qué forma podemos responder a nuestra pregunta? La ciencia —en 
mi opinión— no puede definirse. Cualquier intento de hacerlo, es decir, de es­
tablecer condiciones necesarias y suficientes que algo debe satisfacer para ca­
lificar como ciencia, corre el riesgo de abarcar demasiado o de dejar muchas 
cosas fuera. Éste es el problema que se ha presentado una y otra vez a lo largo 
de la historia de la filosofía y de la ciencia cuando se ha intentado formular algún 
criterio de demarcación entre lo científico y lo pseudocientífico. Regresaremos 
sobre esto en el capítulo dos, “La irracionalidad de desconfiar en la ciencia y 
de confiar demasiado en ella” .

Pero lo anterior no significa que no podamos tener una idea clara de qué es 
la ciencia, ni formas de identificarla con precisión. La cuestión es que eso re­
quiere que se responda una muy larga lista de otras preguntas. Responder qué 
es la ciencia es responder a todas esas preguntas. Y una vez que se hayan dado 
respuestas razonables a todas ellas, entonces podremos pretender que comen­
zamos a tener una respuesta razonable a la formidable pregunta “¿Qué es la 
ciencia?”

Si partimos de la idea de que la ciencia y la tecnología existen de hecho, 
podemos preguntamos: ¿cómo es posible su existencia? Esto es preguntamos 
por las facultades de los seres humanos que les permiten tener conocimiento 
del mundo natural y social, el cual a la vez les hace posible transformarlo. Es 
preguntarse también por las condiciones sociales y materiales que han permi­
tido que surjan y se desarrollen la ciencia y la tecnología.

Nuestro punto de partida es que las ciencias constituyen una parte de la rea­
lidad social y consisten en un complejo de actividades, de creencias, de saberes,



2 8 IMÁGENES DE LA CIENCIA

de valores y normas, de costumbres, de instituciones, etc., todo lo cual permi­
te que se produzcan ciertos resultados que suelen plasmarse en las teorías cien­
tíficas, en modelos, y en otros productos que contienen los llamados conoci­
mientos científicos así como otros saberes que se usan para transformar el mundo.

Para responder la pregunta “¿Qué es la ciencia?” es necesario que todo esto 
se constituya en un objeto de estudio para alguna o para algunas disciplinas. 
Es posible comenzar por el problema de cómo de hecho se han constituido, 
desarrollado y aceptado determinadas concepciones científicas. La sociología 
y la historia de la ciencia se abocan a responder estos problemas, para lo cual 
recaban y analizan datos empíricos, y se apoyan en concepciones teóricas acerca 
de la ciencia que provienen de la filosofía de la ciencia.

Pero hay muchas otras preguntas que deben responderse, por ejemplo: ¿Cuál 
es la naturaleza de las teorías científicas? ¿Qué tipo de entidades son ellas? 
¿Cuál es su estructura lógica y cómo se desarrollan? ¿Cómo identificar las teo­
rías? ¿Cómo sabemos cuándo estamos frente a dos teorías diferentes, y no frente 
a dos distintas versiones de una misma teoría? También la noción de modelo 
requiere una elucidación cuidadosa y, es más, cabe plantearse el problema de 
cuál es la diferencia que hay, si es que hay alguna, entre teoría y modelo, y cuál 
es, en su caso, la relación entre ellos.

Pero todavía podemos plantear muchos problemas más, por ejemplo, dado 
que las ciencias en muchas ocasiones ofrecen explicaciones acerca de los fe­
nómenos del mundo, cabe preguntarse: ¿Qué es una explicación científica? 
¿Cuántos tipos de explicaciones hay? ¿Hay explicaciones genuinamente cau­
sales? ¿Cómo son? ¿Qué es una explicación estadística? ¿Por qué son genui- 
nas las explicaciones científicas, sean causales o de otro tipo? ¿Qué podemos 
entender por nexos causales? ¿Cuál es la relación entre causalidad y determi- 
nismo? ¿Qué entender por deterninismo? ¿Existe una sola versión del deter­
ninism o en la naturaleza y en la sociedad, o puede haber muchas y diferentes 
concepciones del determinismo? [véanse Martínez 1998 y Martínez y Olivé 
(comps.) 1997],

Todavía más, ¿cuál es el papel de la observación y la experimentación en la 
generación y aceptación del conocimiento científico? ¿Cuál es la relación en­
tre la observación y las teorías científicas? ¿Las observaciones son neutrales 
con respecto a los conocimientos teóricos que se tengan en las ciencias? Si la 
observación está impregnada de teoría, es decir, si no es posible hacer obser­
vaciones que no dependan de algunas teorías, ¿se puede hablar de hechos bru­
jos, hechos que no están de ninguna manera contaminados por los presupues­
tos teóricos que se suponen al desarrollar las investigaciones? ¿Qué significa 
tener evidencia a favor o en contra de alguna hipótesis o de alguna teoría? Lo 
que es evidencia a favor o en contra, y lo que cuenta como evidencia pertinen­



¿Q U É ES LA CIENCIA? 2 9

te, ¿es neutral con respecto al conocimiento teórico que se presuponga, o de­
pende de ese conocimiento, y en su caso de qué manera? A final de cuentas, 
¿qué significa observar? ¿Cómo se determina lo que es observar y lo que cuenta 
como una observación en ciencia? [véase Olivé y Pérez Ransanz (comps.) 1989].

En otro orden de problemas, ¿cuál es el resultado neto de las ciencias? ¿Nos 
ofrecen un conocimiento verdadero acerca de cómo es la realidad? O más bien 
lo que nos ofrecen son instrumentos para manipular fenómenos del mundo tal 
y como se nos aparece a los seres humanos, tal y cómo lo percibimos en fun­
ción de nuestra constitución biológica, cognitiva y tal vez cultural, pero de lo 
cual no se sigue que nos ofrezca conocimiento de cómo es la realidad en sí misma.
Y si esto es así, ¿le importa a alguien, o le debería importar a alguien? Sobre 
este tema regresaremos en la tercera parte del libro [véase también Olivé 1988],

Pero aun si respondiéramos a todas las preguntas que llevamos listadas, ni 
siquiera así tendríamos una imagen completa de la ciencia. Para comprender 
cabalmente lo que es la ciencia, además de preguntas como las anteriores, también 
debemos preguntarnos cuáles son los elementos que presuponen las comuni­
dades científicas al evaluar y aceptar o rechazar teorías. Pero, ¿qué es eso de 
comunidades científicas?, ¿qué son?, ¿cómo funcionan?, ¿cuál es su papel en 
la generación, la aceptación, la preservación, la transmisión y el desarrollo del 
conocimiento?

También deberíamos preguntamos cómo se desarrolla el conocimiento cien­
tífico. Las teorías y los métodos de las ciencias, ¿cambian a lo largo de la his­
toria?, y en caso afirmativo, ¿cómo cambian? ¿Cómo es posible que exista co­
nocimiento científico acerca de la naturaleza y de las sociedades, y qué es lo 
que lo hace científico, a diferencia de conocimiento de algún otro tipo? [véase 
Pérez Ransanz 1999],

§ 2. CLASES DE PROBLEMAS

Podemos agrupar las preguntas anteriores en grandes rubros, correspondien­
do a la clase o el tipo de problema de que se trata.

§ 2.1. PROBLEMAS LÓGICOS

Algunos problemas lógicos tienen que ver con las formas de razonamiento en 
los procesos de investigación, y por consiguiente tienen que ver con los méto­
dos de las ciencias. ¿Qué tipos de razonamiento se siguen en las ciencias?: in­
ductivo, deductivo, analógico, o de algún otro tipo. ¿Cómo entran estos razo­



3 0 IMÁGENES DE LA CIENCIA

namientos en la investigación científica? ¿Cuál es su papel en la generación de 
hipótesis, de teorías y de modelos, y cuál en la aceptación de éstos? ¿Qué pa­
pel desempeñan estos tipos de razonamiento en la enseñanza de las ciencias y 
en la formación de la imagen pública de la ciencia?

Por otra parte, tenemos la pregunta acerca de la estructura lógica de las teorías 
científicas. Durante muchos años, hasta los años setenta más o menos del si­
glo xx, la respuesta más convincente que se había dado era que las teorías cien­
tíficas estaban constituidas por conjuntos de enunciados susceptibles de ser 
verdaderos o falsos, y que las teorías podían reconstruirse de manera que con­
formaran una estructura deductiva, la cual, al estar formada por enunciados 
verdaderos o falsos, hacía que toda la teoría fuera una candidata a ser verda­
dera o falsa, o sea que decía algo verdadero acerca del mundo, o decía algo falso.

Esto se refiere a las ciencias empíricas, aquellas que indagan sobre fenómenos, 
es decir, sobre sucesos que los seres humanos son capaces de observar por medio 
de la experiencia directa, o por lo menos de detectar con ayuda de instrumen­
tos que extienden nuestra capacidad de observación. El caso de las matemáti­
cas y de la lógica es diferente. Se trata de ciencias formales, no empíricas, jus­
tamente porque sea lo que sea de lo que hablan, no se trata de objetos de la 
experiencia. Por lo mismo, si acaso lo que dicen es verdad, no se trata de la verdad 
de la que hablamos cuando decimos “no es verdad que la Luna sea de queso”. 
Se trata de otra noción de verdad, la verdad lógica, la cual depende sólo de la 
forma lógica de los enunciados y, en todo caso, del significado de las palabras 
que forman parte de ellas. Éste es un tipo de verdad distinto del que son sus­
ceptibles las proposiciones empíricas. Éstas son verdaderas o falsas en virtud 
de cómo es el mundo. Pero lo que se entienda por “mundo” es algo también sujeto 
a controversia y puede ser muy complejo.

Durante los últimos veinte años se han desarrollado las llamadas concepciones 
semánticas de las teorías, las cuales rechazan la idea de que las teorías cientí­
ficas sean conjuntos de enunciados susceptibles de ser verdaderos o falsos. 
A la fecha prevalecen estas concepciones, cuya idea central es que las teorías 
pueden concebirse como si fueran predicados, los cuales por sí mismos no son 
ni verdaderos ni falsos, sino que más bien pueden aplicarse correctamente a cier­
tos objetos o a ciertos hechos, y  es incorrecto aplicarlos a otros. Por ejemplo, 
el predicado “rojo” lo podemos aplicar correctamente a ciertos objetos, a la sangre 
humana, digamos, pero no a la savia de las plantas. En cambio no tiene senti­
do decir que “rojo” es verdadero ni que es falso. Lo que tiene sentido es decir

i que es verdad que “la sangre humana es roja”, y es falso que “la savia de las 
plantas es roja”. Es decir, es correcto aplicar el predicado “rojo” a la sangre, 
pero no a la savia.



¿Q U É  ES LA CIENCIA? 31

Análogamente, las teorías científicas pueden reconstruirse, dice la concep­
ción semántica, de tal manera que toda la teoría en cuestión es como un gran 
predicado. Y el trabajo de los científicos sobre este aspecto se interpreta como 
el de una búsqueda para averiguar a qué partes del mundo se aplica ese “pre­
dicado”, esa teoría. De una parte del mundo a la cual se aplica la teoría se dice 
que es un modelo de esa teoría.

Así, las teorías ya no son más vistas como verdaderas o falsas. Y ni siquie­
ra se habla de que una teoría quede refutada o confirmada. Se dice más bien 
que se ha encontrado que una teoría se aplica a cierta parte o a ciertos aspec­
tos del mundo. O bien, en ocasiones se encuentra que una teoría en particular 
no es aplicable a ciertas otras partes del mundo, a las cuales durante algún tiempo 
se creyó que sí podría aplicarse. Por ejemplo, durante mucho tiempo se pensó 
que la mecánica clásica describía correctamente lo que pasaba en todas partes 
del universo, pero en el siglo XX se encontró que no era aplicable a lo muy pe­
queño (en el nivel cuántico) ni a lo muy grande (a velocidades cercanas a la de 
la luz) [véanse Van Fraassen 1980, Moulines 1982 y 1991, Moulines y Diez 
1997],

Otra corriente que ha ganado mucha fuerza en tiempos recientes intenta re­
construir las teorías científicas en términos de la teoría matemática de las ca­
tegorías, ganando en simplicidad y en poder lógico [véase por ejemplo Ibarra 
y Mormann 1997],

§ 2.2, PROBLEMAS LÓGICO-SEMÁNTICOS

Otro tipo de problemas son los que se llaman lógico-semánticos, por ejemplo, 
la relación del significado de los términos científicos y las teorías de las que 
forman parte.

Mientras que algunos términos, tales como especie o sistema, pueden apa­
recer en diferentes teorías, incluso de las ciencias sociales y de las naturales, 
términos como entropía o complejo de Edipo parecen más bien pertenecer a 
alguna teoría muy específica, en función de la cual adquieren su significado y 
su posibilidad operativa; en estos ejemplos, se trata de la teoría termodinámi­
ca y el psicoanálisis freudiano, respectivamente.

Para utilizar una muy clara ilustración de Gilbert Ryle [ 1979, p. 99], en los 
juegos de barajas existen términos que aparecen en todos los posibles juegos, 
por ejemplo, los que se refieren a las cartas mismas, digamos “as de corazo­
nes”, mientras que existen ciertos términos cuyo significado depende del jue­
go en cuestión, lo mismo que la posibilidad de operar con ellos. Por ejemplo 
“flor imperial” o “poker de ases” tienen un sentido claro en el caso del poker,



3 2 IMÁGENES DE LA CIENCIA

pero no es necesariamente el mismo en otros juegos; y en muchos otros ni si­
quiera existen.

Baste esto para dejar sentada la idea de que existen muchos conceptos cuyo 
“contrato exclusivo”, para decirlo metafóricamente, pertenece a cierta teoría. 
Esto no quiere decir que esos términos no puedan aparecer en otras teorías, sean 
del mismo campo científico o de otro diferente. Pero si esto ocurre, lo que sig­
nifica es que la teoría que tiene la titularidad del contrato con el término en 
cuestión estará presupuesta por aquella otra teoría en la que ahora ocurre el 
término en calidad de préstamo. Así, por ejemplo, en una teoría antropológica 
puede aparecer el término “especie” de una manera tal que su significado pro­
venga de alguna teoría biológica, digamos de la teoría de la evolución de las 
especies. Se diría entonces que el término “especie” es teórico-dependiente con 
respecto a la teoría de la evolución en biología, aunque cumpla un papel tam­
bién importante en la teoría antropológica de que se trate.

Hay, pues, términos cuyos significados se construyen en relación con cier­
ta teoría, pero que pueden aparecer en otras teorías. Entonces estas otras teo­
rías dependen de la primera, pues no podrían ser identificadas plenamente ni 
comprenderse cabalmente ni podrían lograr sus fines, por ejemplo de explica­
ción y predicción, si no se comprende el término en cuestión, cuyo significa­
do a la vez depende de esa primera teoría.

Para repetir el ejemplo, es concebible que una teoría antropológica recurra 
a la biología y tome conceptos de ella. Esos conceptos serán definidos y cons­
truidos en el contexto de la teoría biológica, pero aparecen y desempeñan un 
papel en la teoría antropológica. Se dice entonces que la segunda teoría pre­
supone la primera, pues es ésta la que dota de significado pleno a los términos 
en cuestión.

Otro tipo de casos consisten en que ciertos conceptos que han sido forjados 
en alguna disciplina determinada y en relación con algunas teorías en particu­
lar, se vuelven necesarios para otras teorías, incluso en áreas científicas dife­
rentes. Pero estos conceptos no forman parte de estas segundas teorías, sino que 
pueden ser necesarios por ejemplo dentro de los procedimientos experimen­
tales para ponerlas a prueba. El diseño de experimentos, la construcción de 
dispositivos específicos, así como la interpretación de los resultados observa­
dos, todo esto depende de un conocimiento previo donde entran teorías y con­
ceptos pertenecientes a muchas otras disciplinas. La puesta a prueba, por ejemplo, 
de hipótesis acerca de las reacciones nucleares que ocurren en el centro de las 
estrellas, por medio de la captura de neutrinos provenientes del centro del Sol, 

; requiere el supuesto de una gran cantidad de teorías y conceptos físicos, quí­
micos, astronómicos, que no tienen que ver directamente con una teoría de la 
estructura y el desarrollo de las estrellas, ni forman parte de ella, y que tampo­



¿Q U É ES LA CIEN CIA ? 3 3

co tienen que ver directamente con algún modelo particular del Sol, pero sin 
los cuales difícilmente podrían haberse concebido esa teoría y ese modelo, y 
mucho menos ponerse a prueba [véase el artículo de Shapere en Olivé y Pérez 
Ransanz (comps.) 1989].

¿Qué ocurre con términos que no son propiamente teóricos, -en el sentido de 
que no forman parte de ninguna teoría científica específica, sino que parecen 
ser comunes a todas las ciencias, sean naturales o sociales? Por ejemplo, tér­
minos como “teoría”, “hipótesis” , “explicación”, “prueba” , “observación”, 
“corroboración”, “confirmación”.

A menudo se llama a estos términos metacientíficos no porque se los con­
sidere ajenos a la ciencia —por el contrario, son los que caracterizan lo cientí­
fico— , sino precisamente por ser comunes a todas las ciencias, al menos las 
ciencias empíricas, y por tener que ser desarrollados y elaborados en un nivel 
diferente del de las teorías científicas. Así pues, que sean metacientíficos quiere 
decir que no son conceptos que aparecen en las teorías científicas para referir­
se al mundo que una disciplina científica particular pretende conocer, sino que 
son términos que se refieren a las entidades y procesos mediante los cuales las 
ciencias buscan conseguir aquel fin, el de conocer el mundo.

Estamos en el terreno del discurso sobre la ciencia, es decir, el que consti­
tuye a las ciencias como su objeto de estudio y sobre esto se plantean posicio­
nes que entran en conflicto. En ocasiones se defiende a ultranza que lo único 
que hay que hacer es ciencia de las ciencias, es decir, que el análisis de las ciencias 
debe ser una ciencia empírica más; otras posiciones por el contrario defienden 
que el análisis de conceptos tales como “teoría”, “explicación”, “contrastación 
de hipótesis o de teorías”, “observación”, “desarrollo de la ciencia o del cono­
cimiento”, etc., todo esto, corresponde propiamente al campo del análisis de 
los conceptos, es decir, a la filosofía, y que esto puede hacerse sin necesidad 
de entrar en los contenidos, métodos y problemas de las ciencias particulares.

Otras veces se intenta desechar posiciones como esta última alegando que 
no hay tal cosa como un concepto general de teoría, porque éste no es el mis­
mo en todos los casos de las ciencias. O bien sosteniendo que la observación 
en las ciencias, y más aún, lo que cuenta como observación, depende funda­
mentalmente de cada contexto, de susjnarcos conceptuales, del conocimiento 
previo y de la tecnología disponibles, etc. Todo esto es correcto, pero no va en 
detrimento de la actividad y la reflexión filosófica acerca de la ciencia. Por el 
contrario, el desafío es entender cómo es posible que existan las ciencias si lo 
anterior es verdad.

El análisis de conceptos como “teoría”, “observación”, “paradigma” y “marco 
conceptual”, durante mucho tiempo se hizo sólo en un sentido sincrónico, su­



3 4 IMÁGENES DE LA CIENCIA

poniendo que tales análisis valían para todo momento de todas las ciencias. 
A lo largo de la historia de la filosofía de la ciencia se han sostenido posicio­
nes como ésta, pero a partir sobre todo de los trabajos de Thomas Kuhn, desde 
los años sesenta del siglo xx, las más finas e interesantes aportaciones a la fi­
losofía de la ciencia, desde las que están más preocupadas por la estructura ló­
gica de las teorías, hasta las más preocupadas por los problemas epistemoló­
gicos —por ejemplo del papel de la observación en la producción, puesta a 
prueba, aceptación y en general en el desarrollo del conocimiento— hacen hin­
capié en la dimensión diacrònica de la ciencia, y parte de sus aportaciones co­
rresponde a la demostración de las maneras en que las teorías evolucionan, y 
de que las nociones mismas, como la de “observación”, también cambian y se 
desarrollan en función del cambio y del progreso mismo de las ciencias [véa­
se Pérez Ransanz 1999]. Todos estos conceptos y los problemas a los que se 
refieren forman parte del campo de trabajo de la filosofía de la ciencia.

§ 2.3. PROBLEMAS METODOLÓGICOS

Los problemas de orden metodológico son, de manera general, los de los pro­
cedimientos para construir y aceptar el conocimiento dentro de cada disciplina 
particular. Los métodos incluyen conjuntos de reglas que deberían aplicarse 
cuando se desea obtener un fin específico, o un grupo de fines determinados.

En general las reglas indican el tipo de acciones que se deben seguir para 
obtener los fines deseados. Las reglas pueden variar en cuanto a nivel de ge­
neralidad. Así, pueden ser de lo más general, por ejemplo reglas que indiquen 
que los científicos deben proponer hipótesis que no sean ad hoc, es decir, que 
no sólo expliquen los fenómenos a partir de los cuales se postulan esas hipó­
tesis, sino que expliquen también otros fenómenos, y más aún que sean capa­
ces de predecir y explicar fenómenos novedosos. Otro tipo de regla general, de 
acuerdo con una metodología muy famosa y discutida, es la que indica que los 
científicos deben proponer únicamente hipótesis en relación con las cuales puedan 
especificarse las condiciones empíricas en las cuales esas hipótesis quedarían 
falsadas, es decir, las condiciones en las cuales los científicos podrían decidir 
que la o las hipótesis del caso son falsas y por consiguiente que deberían ser 
desechadas. Esta propuesta fue defendida vigorosamente por Karl Popper [véase 
Popper 1962], Por otra parte, cada disciplina tiene sus reglas particulares para 
obtener los fines que le son propios.

Quienes creen que existen reglas generales pretenden que éstas tienen vali­
dez para cualquier cosa que quiera llamarse ciencia, y formarían entonces parte 
de lo que caracterizaría a la ciencia. Por consiguiente, tendríamos que incluir



¿Q U É ES LA CIENCIA? 3 5

este tipo de cosas en nuestra lista para la gran respuesta final acerca de qué es 
la ciencia.

Pero aquí surge un problema, derivado especialmente de los análisis de la 
dinámica de la ciencia, los cuales tratan de entender la forma en la que la cien­
cia se ha desarrollado, para lo cual atienden no sólo la dinámica de las estruc­
turas conceptuales de la ciencia —como las teorías—, sino también su estruc­
tura social —dado que la ciencia es una empresa colectiva— y la manera en la 
que la ciencia afecta y es afectada por su entorno social. Estos análisis —que 
han avanzado mucho en los últimos treinta años— sugieren que no existe nin­
gún cuerpo de reglas metodológicas que se haya preservado a lo largo de todo 
el desarrollo de la ciencia. Esto va en contra de la idea de recopilar las reglas 
que constituirían el método científico. Pero esto no significa que para enten­
der lo que es la ciencia no tengamos que analizar problemas metodológicos. 
Lo único que podemos concluir es que no hay tal cosa como el método cientí­
fico, válido para toda época de la historia de la ciencia. Volveremos sobre este 
tema en el siguiente capítulo.

§ 2.4. PROBLEMAS EPISTEMOLÓGICOS

Los métodos en las ciencias están orientados a obtener ciertos fines específi­
cos. Para no complicar demasiado las cosas por ahora, digamos que el fin ge­
neral es obtener conocimiento genuino acerca del mundo. Tal vez esto podría 
decirse con respecto a todas las ciencias, incluyendo las naturales y las socia­
les. Pero de inmediato surge la pregunta: ¿Y qué es eso de “conocimiento ge­
nuino acerca del mundo”? Con esto entramos de lleno en un problema episte­
mológico. Más aún, se trata de el problema epistemológico por excelencia: el 
de la naturaleza del conocimiento, en particular del conocimiento científico.

Una de las funciones más importantes de los métodos en las ciencias es la 
discriminación entre las buenas actividades científicas y las malas, y entre los 
buenos conocimientos científicos y los malos. Esto se hace con base en crite­
rios propios de cada disciplina científica. Son criterios que aprenden los estu­
diantes en su formación como científicos, y son los propios científicos los que los 
aplican. Pero podemos preguntar de manera legítima, ¿qué significa que cier­
tos conocimientos sean clasificados como buenos por los criterios pertinentes? 
En otras palabras, ¿por qué la aplicación de los criterios internos de cada dis­
ciplina científica ofrece bases para considerar que los resultados que se obtie­
nen son auténticos conocimientos? ¿Por qué cierta pretensión de tener genui­
no conocimiento, sostenida por una persona o por alguna comunidad —sea en 
el pasado o en el presente— es o no es correcta? Para responder a esto deberá



3 6 IMÁGENES DE LA CIENCIA

darse una explicación de por qué la clasificación entre buenos y malos cono­
cimientos es correcta. Pero ¿qué significa que esa clasificación sea correcta? 
¿Por qué son buenos los procedimientos y los criterios para distinguir entre 
buenas y malas pretensiones en cada disciplina? ¿Por qué confiar en ellos?

El problema entonces se traslada a la corrección de los criterios que exis­
ten y se aplican en cada ciencia. Esto significa mostrar que esos criterios son 
genuinos criterios epistémicos, o sea que conducen a auténtico conocimiento.

Debe haber algo más en un trabajo que el solo hecho de recibir muchas ci­
tas, que lo hace un buen trabajo, y sobre todo que hace que tengamos la creen­
cia de que dice algo verdadero acerca del mundo. Eso es lo que se decide con 
base en criterios epistemológicos, los cuales aseguran el carácter de conocimiento 
de ciertas creencias. Y si bien dichos criterios no son inmutables, no por eso 
son menos existentes en cada época, ni menos efectivos. Al identificarlos, elu­
cidarlos, y al explicar por qué funcionan como funcionan, seguimos avanzan­
do en la respuesta a nuestra formidable pregunta inicial.

Sin embargo, el problema se complica, pues si bien por un lado es preciso 
identificar y explicar por qué funcionan como funcionan los genuinos criterios 
epistémicos, también es necesario enfrentar el desafío de la historia y de la 
sociología de la ciencia cuando señalan muchas controversias científicas don­
de las diversas partes presuponen criterios diferentes para decidir sobre la ca­
lidad del trabajo, sobre su importancia, sobre su carácter científico, e incluso 
sobre su verdad.

Pero volvemos a enfrentar el problema: y esos criterios para decidir sobre 
la calidad, en particular sobre la cientificidad de un trabajo, ¿cuáles son?, y ¿cuál 
es su status? Si en todas las disciplinas pueden señalarse controversias que 
presuponen criterios divergentes, ¿es posible entonces considerar que existen 
criterios decisivos y confiables para juzgar la calidad y la cientificidad de una 
investigación?

El análisis de muchas controversias científicas, y del desarrollo de las dife­
rentes disciplinas científicas, sugiere que no existe un único conjunto incon­
trovertible de criterios, ya no digamos a lo largo de la historia de la ciencia, sino 
ni siquiera en un momento determinado.

Al juzgar una investigación y sus resultados no sólo se busca determinar si 
dice algo verdadero acerca del mundo, sino si lo que dice no es trivial, y ade­
más qué tan importante es. Pero el juicio acerca de si es o no trivial, y sobre su 

, importancia, como lo sugieren los análisis del desarrollo científico, no se ha hecho 
a lo largo de la historia con los mismos criterios.

V En suma, en el terreno propiamente epistemológico se encuentran proble­
mas como los siguientes: ¿cuáles son los fines de la investigación científica? 
¿Acaso la búsqueda de la verdad? ¿Dice el conocimiento científico algo ver­



¿Q U É ES LA CIENCIA? 3 7

dadero acerca del mundo? ¿Es realmente, como dicen, un conocimiento obje­
tivo? ¿Hay otros valores, además del de la verdad, que intervienen en la inves­
tigación científica? O, como sostienen algunos filósofos, ¿la verdad ni siquie­
ra desempeña un papel en ella? Para responder todo esto, debemos tener claro 
qué significan los términos “objetividad” y “verdad”, y analizar el papel de los 
valores en las diferentes disciplinas científicas. Todo esto no se analiza en la 
ciencia, sino desde fuera, desde la perspectiva de esa otra disciplina que es 
la filosofía. Por eso, para entender lo que es la ciencia es necesaria la filoso­
fía. Trataremos estos problemas en la tercera parte del libro.

§ 2.5. PROBLEMAS DEL DESARROLLO DE LA CIENCIA:
EL PROGRESO

He estado dando por hecho algo que tal vez es comúnmente aceptado hoy en 
día, pero que difícilmente lo era hace treinta años. En realidad esto ha sido una 
consecuencia del importante trabajo sobre el desarrollo de la ciencia impulsa­
do hace cuatro décadas por Thomas Kuhn, y de aquí la enorme importancia de 
su trabajo.

Kuhn ofreció una base sólida para sostener que las concepciones científi­
cas del mundo, las teorías, los métodos de investigación y de prueba, y en ge­
neral los criterios para la evaluación y aceptación de conocimientos científi­
cos en las ciencias empíricas y en las formales, no siempre han sido los mismos. 
Su trabajo permitió sostener con amplios fundamentos que el desarrollo de la 
ciencia a lo largo de su historia no consiste en la mera acumulación de cono­
cimientos, teorías o métodos. Pero la obra de Kuhn también mostró cómo, a pesar 
de todo esto, es posible hablar de progreso científico.

¿Cómo y por qué cambian las concepciones científicas acerca del mundo? 
¿Qué es lo que cambia: sólo los conocimientos sustantivos, o también cambian 
creencias previas que no dependen directamente de resultados observaciona- 
les y experimentales, y acaso cambian también las normas y los valpres, así como 
los fines que se plantean en la investigación científica? ¿Cómo y por qué ocu­
rren esos cambios? Esos cambios, y en general el proceso de desarrollo cien­
tífico, ¿pueden considerarse racionales?; en caso afirmativo, ¿qué se quiere decir 
por “racional”?, e ¿implica eso un verdadero progreso en la ciencia?

La idea de los cambios de las concepciones científicas del mundo parece estar 
fuera de duda hoy en día. Pero por otra parte está bien establecida la creencia 
en que las ciencias han avanzado y se encuentran en un proceso de continuo 
progreso. A primera vista, por lo menos, se sabe más acerca del mundo, se ha



3 8 IMÁGENES DE LA CIENCIA

incrementado la exactitud de las mediciones, y en general es posible controlar 
un mayor número de fenómenos y manipular otros con mayor precisión.

Estas dos ideas son comúnmente aceptadas, pero su combinación produce 
una fuerte tensión. Pues si se reconoce el cambio conceptual en las ciencias, 
no como un mero incremento en el acervo de conceptos y teorías disponibles 
acerca de la naturaleza y de las sociedades, sino como auténticos cambios de 
visiones del mundo, esto no parece compatible con la idea del progreso cien­
tífico.

Para entender qué es la ciencia, entonces, también tenemos que resolver esta 
tensión y dar cuenta de cómo es posible que las visiones científicas del mun­
do cambien, que a veces las diferencias entre las visiones sean muy radicales, 
y que sin embargo esos cambios constituyan un genuino progreso cognoscitivo. 
¿Qué significa que ha habido progreso científico?

Esta problemática generó una de las polémicas más interesantes del siglo XX 

acerca de la ciencia —que todavía continúa—, sobre los modelos que mejor 
pueden dar cuenta del proceso de desarrollo científico, incluyendo de manera 
importante los problemas en torno a los procesos de validación y aceptación 
del conocimiento científico, así como el problema del sentido en el que puede 
hablarse de progreso de la ciencia. En el transcurso de esta controversia han 
proliferado los modelos de desarrollo científico. En la tercera parte del libro 
regresaremos sobre el tema.

§ 2.6. LA ORGANIZACIÓN SOCIAL DE LA CIENCIA

A lo largo de la revisión de los problemas anteriores quedó implícito un tipo 
de problema al que me referí de pasada al principio: el problema de la organi­
zación social de la ciencia. Ya mencioné que la sociología de la ciencia puede 
entenderse, en sentido estrecho, como un aspecto más de la sociología en cuanto 
ciencia empírica, pero también puede entenderse en sentido amplio, como una 
teoría que pretende dap-cuenta de la organización social de la ciencia, explicando 
por qué la ciencia ha tenido que organizarse como una actividad colectiva, y 
cómo afecta y es afectada por su entorno social.

Un problema importante, que se entrelaza con los problemas epistemológicos, 
es el de si la organización social de la ciencia afecta el contenido sustancial del 
conocimiento científico, o si únicamente afecta la forma en la que se desarro­
llan las investigaciones, por ejemplo en el sentido trivial —conceptualmente 
pablando, por supuesto— de que mediante una manipulación del, financiamiento 
se estimulen o desalienten ciertas líneas de investigación.



¿Q U É ES LA CIENCIA? 3 9

Cualquiera que sea la respuesta, es claro que para entender lo que es la ciencia 
debemos comprender cómo es que se forman y se organizan distintos grupos 
de investigación, cómo se relacionan y se comunican entre sí, cuál es la estructura 
social de los mismos grupos. Cómo afecta la competencia a los diferentes gru­
pos, cuál es el papel de la colaboración —entre individuos, entre grupos y en­
tre instituciones— en la ciencia. Pero también se debe entender hasta dónde la 
necesidad de originalidad, por ejemplo, milita en contra del supuesto común 
de que la ciencia es búsqueda cooperativa y desinteresada del conocimiento, y 
establece competencias fuertes entre individuos y grupos, y cuáles son sus con­
secuencias.

§ 2.7. PROBLEMAS ÉTICOS

Cotidianamente nos enteramos de episodios benéficos o malignos que vno se 
hubieran dado de no ser por la ciencia y la tecnología. El 23 de abril de 1997, 
por ejemplo, un comando militar tomó por asalto la residencia del embajador 
japonés en Lima, Perú, para rescatar a los rehenes que habían permanecido 
secuestrados durante meses por un grupo guerrillero del Movimiento Revolu­
cionario Tupac Amaru (M RTA). Después de realizada la acción altamente vio­
lenta y tecnologizada, en la cual fueron ejecutados todos los miembros del grupo 
guerrillero, se revelaron muchos recursos de espionaje de alt^ tecnología que 
se habían puesto en juego para preparar el asalto militar.

Pocas semanas antes del episodio de Lima, los medios de comunicación de 
todo el mundo habían mostrado en sus portadas y primeras planas el rostro del 
gurú de las 39 personas que se suicidaron colectivamente en una granja de Ca­
lifornia. El rostro tenía bastante de diabólico. Mirado de cerca se apreciaba que 
se trataba de la imagen tal y como aparecía en la página que la secta había co­
locado en Internet.

En una de las tantas notas que se escribieron al respecto, un articulista su­
gería que no había que exagerar en este caso el recurso a una página de Internet: 
“ ¡Por favor! —escribía el articulista—, ¿una página de la Red que tiene el po­
der de chuparse a la gente —contra su voluntad— para un culto del suicidio? 
La sola idea daría risa.. Pero él mismo concluía: “Si no fuera por las 39 per­
sonas muertas” [Joshua Quittner, “The Netly News”, Time, vol. 149, no. 14,7 
de abril de 199 j ,  p. 47],

Como quiera que sea, entre las muchas perplejidades que provocan episo­
dios como el de la secta “Heaven’s Gate”, que se han repetido una y otra vez, 
una de las más importantes es el contraste entre el recurso a una modernísima 
tecnología que literalmente está abrazando al mundo, como nunca antes nin­



4 0 IMÁGENES DE LA CIENCIA

guna otra lo había podido hacer, y el aprovechamiento de esa tecnología para 
una invitación a la violencia, explotando la ignorancia y probablemente la fal­
ta de estructura en las vidas de esas personas, quienes —no hay que olvidar­
lo— crecieron en la sociedad más tecnologizada que ha existido.

Una triste conclusión de un simple y rápido vistazo sobre hechos que encuentra 
uno en la prensa cotidiana, es que difícilmente se llevan a cabo acciones vio­
lentas hoy en día —sobre todo las que son social y políticamente relevantes— 
sin recurrir a la tecnología. Esto sugiere de inmediato preguntas como las si­
guientes: ¿cómo ha estado imbricada la tecnología en esas acciones violentas? 
¿De una manera necesaria, o sólo contingentemente? ¿Podemos pensar que 
la tecnología es neutral con respecto a los fines que se persigan, y que no hay 
tecnologías intrínsecamente violentas, sino que se pueden usar de manera violenta 
o de manera no violenta, o para bien o para mal, dependiendo sólo de quiénes 
sean los usuarios, cuáles sus propósitos y cómo usen de hecho las técnicas o 
los instrumentos en cuestión? ¿Es correcto un análisis de ejemplos como los 
mencionados, según el cual Internet, los instrumentos de espionaje e incluso 
los explosivos, son meros artefactos neutrales que pueden usarse para fines 
pacíficos y benéficos o para fines violentos y reprobables?

La “neutralidad” de la tecnología con respecto al bien y al mal es más difí­
cil de sostener cuando piensa uno en algunas consecuencias de la operación dé 
ciertos sistemas tecnológicos, aparentemente no diseñados para llevar a cabo 
acciones nocivas o violentas. Como mera muestra, piénsese en los 25 casos de 
bebés que nacieron con espina bífida, y los otros treinta nacidos sin cerebro, 
que fueron registrados entre 1988 y 1992 en Brownsville, Texas. Aunque apa­
rentemente nunca se dio una explicación oficial de esta extraña “epidemia”, las 
familias afectadas demandaron por esos daños a varias industrias estadouni­
denses que habían establecido-plantas maquiladoras en Matamoros, Tamaulipas 
(México), sobre la base de que la causa del problema residía en los desechos 
industriales que esas firmas arrojaban descuidadamente al medio ambiente. El 
proceso judicial concluyó sin una sentencia, pero sí con un acuerdo entre las 
compañías y los demandantes, según el cual las primeras pagarían a las fami­
lias de los bebés una indemnización por 17 millones de dólares [Time, vol. 149, 
no. 21,26 de mayo de 1997, p. 72].

El premio Nobel de química de 1995 fue otorgado a Mario Molina y a 
Sherwood Rowland por sus trabajos sobre química de la atmósfera. En parti­
cular, por sus investigaciones sobre el adelgazamiento de la capa de ozono en 
la atmósfera terrestre. En una entrevista que Mario Molina ofreció poco des­
pués de que se le concedió el premio Nobel, declaró que había enfrentado un 
problema de “ética superior”, cuando en los años setenta él y su colega se ha- 
 ̂bían percatado de que el causante del daño a la capa de ozono era un compuesto



¿Q U É ES LA CIENCIA? 4 1

químico que se producía industrialmente, muy usado en esa época en la refri­
geración, en el aire acondicionado y en latas de aerosol, y que significaba para 
ciertas firmas de la industria química una inversión de millones de dólares. Pero 
entonces, en 1974, su manera de “percatarse” del asunto quería decir que como 
científicos sólo tenían una hipótesis razonable, pero no un conocimiento con­
tundentemente comprobado. El problema ético para estos científicos, pues, era 
cómo debían actuar a partir de su sospecha. ¿Debían seguir lo que indicaba la 
ortodoxia metodológica, a saber, esperar a dar la voz de alarma hasta que la 
hipótesis estuviera debidamente corroborada? ¿O debían alertar al mundo en­
tero del peligro, aunque eso contraviniera normas metodológicas básicas de la 
comunidad científica?

Los ejemplos pueden multiplicarse hasta el infinito. La pregunta que imponen 
es si es correcto pensar en la ciencia y en la tecnología como constituidas sólo 
por un conjunto de conocimientos, una, y de técnicas y aparatos la otra, los cuales 
son neutrales con respecto a los fines que se persiguen, y que sus consecuen­
cias no son de ningún modo responsabilidad de los investigadores. Támbién 
obligan a preguntamos si los científicos sólo tienen deberes que cumplir con 
respecto a la metodología que debe aplicarse en su campo, pero que no tienen 
deberes morales en tanto que científicos, ni con respecto a sus temas de inves­
tigación ni a los fines que se persiguen en sus investigaciones, ni con respecto 
a los medios para lograrlos, para no hablar de las consecuencias de los cono­
cimientos y de las técnicas que producen. ¿Podemos pensar que la investiga­
ción sobre el código genético humano, para conocer completamente ese códi­
go por ejemplo (el genoma humano), es neutral desde un punto de vista moral? 
¿La experimentación con seres vivos, humanos o animales, es moralmente 
aceptable, independientemente de los sufrimientos a los que queden expues­
tos? La posibilidad de producir seres idénticos a uno mismo, la clonación, ¿debe 
tener alguna restricción por razones morales, o ninguna interferencia es justi­
ficable, desde un punto de vista moral? En fin, cuando de lo que se trata es de 
obtener un conocimiento acerca del mundo, ¿podemos suponer que no se jus­
tifica ninguna restricción de orden ético?

Éstos, y una infinidad más de problemas éticos, surgen a partir de la inves­
tigación científica y tecnológica. Durante la mayor parte del siglo XX los filó­
sofos de la ciencia pensaron que había que distinguir y mantener separadas las 
esferas de los hechos y la de los valores. La ciencia tenía la tarea de investigar 
y explicar sobre lós hechos del mundo. Las cuestiones valorativas, y en espe­
cial las que tenían que ver con 1<| evaluación moral de los fines, era una cues­
tión aparte.

Hacia el final del siglo XX este panorama empezó a cambiar. Entre los filó­
sofos de la ciencia y de la tecnología hay una creciente conciencia de que es­



4 2 IMÁGENES DE LA CIENCIA

tas actividades humanas plantean una enorme cantidad de problemas que no 
se reducen a los tipos que examinamos en las secciones anteriores, sino que 
también son de orden valorativo, y de manera muy importante, de orden mo­
ral. Muchos filósofos de la ciencia, hoy en día, están conscientes de que para 
entender la ciencia es necesario comprender los valores en los que se funda y 
que son constitutivos de ella. Entre esos valores se encuentran los de orden moral, 
pero se trata de cuestiones valorativas y evaluativas mucho más amplias que sólo 
las de orden ético [véase Echeverría 1995], Por otro lado, también ha crecido 
la conciencia de que no basta con entender la ciencia, sino que hay que “ha­
cerse cargo” de ella [véase Cruz 1999]. Hay que asumir responsabilidades so­
bre muchos problemas en la investigación científica y tecnológica, en sus apli­
caciones y en sus consecuencias. Esto conforma un gran capítulo que tiene que 
ver con los problemas valorativos y éticos de la ciencia y de la tecnología, de 
los cuales hablaremos en la segunda parte de este libro.

§ 3. LAS TRES IMÁGENES

Hemos mencionado varios de los problemas que deberían abordarse para res­
ponder qué es la ciencia. Hemos insistido en que hay al menos dos tipos de 
respuesta válidas. Una es desde dentro de la ciencia, y corresponde a la ima­
gen científica de la ciencia. La imagen que los científicos tienen de sus tareas, 
de sus actividades y prácticas, de sus instituciones y de los fines que persiguen, de 
los medios que utilizan para obtenerlos y de sus resultados.

Pero otra respuesta necesariamente viene desde fuera de la ciencia. ¿Por qué 
lo que producen los científicos es verdadero conocimiento, o por qué la cien­
cia progresa aunque constantemente se revisen y desechen las concepciones 
antiguas, al grado de que prácticamente todo el andamiaje conceptual de las 
ciencias ha cambiado varias veces a lo largo de su historia? ¿Hay necesariamente 
compromisos éticos dentro de la investigación científica, o es ésta neutra con 
respecto al bien y al mal, y los problemas éticos surgen sólo cuando se trata de 
hacer aplicaciones de los conocimientos científicos? Todas éstas son cuestio­
nes que, como he sugerido, la ciencia misma no puede responder, sino que deben 
abordarse desde la perspectiva de otras disciplinas, principalmente la filoso­
fía, la historia y la sociología de la ciencia, las cuales construyen la imagen f i ­
losófica de la ciencia.

Estas disciplinas se preocupan por dar cuenta de las condiciones necesarias 
para que surja y se desarrolle la ciencia. Se preocupan por responder a la pre­
gunta de cómo es posible que se obtenga, cuando se logra, un genuino conoci­
miento acerca del mundo natural y social. También se preocupan por entender



¿Q U É ES LA CIENCIA? 4 3

los fines de la investigación científica, y por qué las investigaciones tienen que 
desarrollarse de la manera en que se desarrollan, con sus marcos conceptuales 
formados por conocimientos sustantivos, por normas y valores, y por qué la 
ciencia ha tomado las formas de organización social que ha tomado, cómo es 
que cambia y, tal vez, hasta progresa. Pero además estas disciplinas proporcionan 
elementos para entender las consecuencias de la ciencia y de la tecnología, y 
ofrecen orientaciones sobre qué actitudes morales es correcto tomar frente a 
ellas, tanto dentro de la ciencia como fuera de ella.

Las dos imágenes son imprescindibles para responder a la pregunta “¿Qué 
es la ciencia?” Pero todavía hay una tercera imagen de la cienciá y de la tec­
nología. Se trata de la imagen pública de ellas. Esta imagen se forma en gran 
medida por la labor profesional de los medios de comunicación, y en particular 
por los medios de comunicación de la ciencia que se han desarrollado en las 
últimas décadas. ¿Cuál es la relación de esta imagen con las otras dos? ¿Cuál 
es el papel de los científicos y de los tecnólogos mismos, y cuál el de los filó­
sofos de la ciencia y de la tecnología, en la formación de esta imagen? ¿Qué 
tan importante es esta imagen? Por ejemplo, yo como ciudadano, ¿cómo pue­
do decidir si debo votar por el candidato que propone utilizar una buena parte 
de los impuestos, a los que yo tengo que contribuir, para incrementar la inves­
tigación científica y la educación científica y tecnológica, o si debo votar por 
el candidato que sostiene que la ciencia y la tecnología son malas de por sí? 
Como ciudadano sólo puedo tomar una decisión responsable si entiendo, al 
menos en cierto nivel, qué es la ciencia y qué es la tecnología. Y la forma en 
la que yo entienda eso depende de las tres imágenes de la ciencia y de la tec­
nología de las que hemos hablado: la que se deriva de los propios científicos 
y tecnólogos, la que produce la filosofía de la ciencia y de la tecnología y la 
imagen pública de ellas, formada en gran parte por la comunicación de la ciencia 
y de la tecnología.

En los capítulos siguientes hablaremos de varias facetas de la ciencia y de 
la tecnología y de sus relaciones con estas tres imágenes. Principalmente ana­
lizaremos algunos aspectos de la imagen filosófica de la ciencia y de la tecno­
logía, sobre todo los de tipo epistemológico y los de tipo ético. Discutiremos 
la concepción de racionalidad que es necesaria para comprender el cambio y 
el progreso en la ciencia, por una parte, y los problemas éticos, por la otra. 
Comenzaremos con.el análisis de algunos problemas de la imagen pública de 
la ciencia y de su relación con la imagen filosófica.





2

LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA 
Y DE CONFIAREN EXCESO EN ELLA

§ 1. EL PROBLEMA DE LA DEMARCACIÓN 
ENTRE LA CIENCIA Y LA PSEUDOCIENCIA HOY

A lo largo de la historia de la filosofía y de la ciencia se han hecho muchos 
intentos por establecer criterios de demarcación entre la ciencia y la pseudo- 
cieneia, es decir, por determinar un conjunto fijo de condiciones necesarias y 
suficientes para decidir cuándo una pretensión de conocimiento, una teoría o 
una actividad es científica o no lo es. Sin embargo, la mayoría de los filósofos 
al concluir el siglo XX han estado de acuerdo en que esos intentos han fraca­
sado. ¿Quiere eso decir que no es importante distinguir entre lo científico y lo 
que no lo es? O que, aunque sea importante, ¿no hay ninguna forma racional 
de hacerlo? No, no quiere decir ninguna de las dos cosas. La distinción, como 
veremos en este capítulo, puede ser muy importante, por ejemplo para políti­
cas que afectan la educación de todo un país, y sí hay formas racionales de 
hacerlo. Lo que no es correcto es creer que sólo puede hacerse tras establecer 
un criterio, es decir, las condiciones necesarias y suficientes que capturan la 
esencia de lo que es científico, pues como veremos en este libro, no hay tal esen­
cia de la ciencia. Veamos primero mediante un ejemplo histórico por qué puede 
ser importante socialmente hacer una nítida distinción entre teorías y conoci­
mientos científicos y los que no lo son.

§ 2. EL CREACIONISMO EN ESTADOS UNIDOS

Si entendemos por pseudociencia las actividades, las prácticas, las instituciones 
y los resultados que grupos de practicantes que se autoconsideran científicos



4 6 IMÁGENES DE LA CIENCIA

quieren hacer pasar por auténticamente científicos, sin serlo, entonces la dis­
tinción entre ciencia y pseudociencia se vuelve importante y es algo delicado.

Pensemos por ejemplo que una comunidad de observadores de ovnis soli­
cita apoyo del Estado para continuar con sus labores y montar una base de ob­
servación con un costo de varios millones de dólares, respaldándose en la idea 
de que el Estado tiene la obligación de promover la investigación científica. 
¿Sobre qué base se decidiría si se otorga o no ese apoyo? O recordemos un caso 
histórico real, como el ocurrido en Estados Unidos en la década de los años setenta 
y ochenta, cuando grupos e instituciones que se autocalificaban de científicos 
exigieron que en las escuelas públicas se dedicara igual tiempo a la enseñanza 
de su propia teoría creacionista que el que se dedicaba a la teoría darwinista de 
la evolución, alegando que la teoría creacionista estaba científicamente probada, 
mientras que, según ellos, la darwinista no tenía ninguna prueba convincente 
a su favor.

El problema serio surgió cuando en algunos estados de la Unión America­
na los congresos estatales (los parlamentos locales) aprobaron algunas leyes 
que concedían la igualdad de oportunidad para que en las escuelas se enseña­
ran ambas teorías, como si, por lo menos, estuvieran a la par, científicamente 
hablando.

La ley, que había sido aprobada por el congreso del estado de Arkansas, fue 
objetada por grupos de profesores, de científicos y de filósofos como anticons­
titucional, precisamente sobre la base de que no se trataba de una teoría cien­
tífica. Esto confrontó jurídicamente, por un lado, al estado de Arkansas —por 
haber aprobado la ley que establecía la igualdad de condiciones en la enseñanza 
pública para la teoría creacionista y para la teoría de Darwin—  y, por el otro, a 
los grupos de educadores, de científicos y de filósofos objetores.

El problema se trasladó entonces al terreno judicial. La disputa tuvo que 
dirimirse en una corte federal. La autoridad correspondiente tenía que encon­
trar un fundamento jurídico para ordenar la suspensión de la aplicación de la 
ley — o su derogación— , o para dictaminar que no había problema alguno con 
las leyes que promovían la enseñanza del creacionismo, al menos desde el punto 
de vista legal.

Se trata, pues, de un caso en que grupos (pseudocientíficos) intentaban ha­
cer pasar una teoría pseudocientíñca como si fuera genuinamente científica, y 
más aún, que realizaban acciones con impacto social y con consecuencias muy 
serias.

La ley en cuestión afectaba la educación pública de todo un estado, por con­
siguiente la decisión sobre el derecho de ciertos grupos a enseñar la teoría como 
si fuera científica ya no era una cuestión sólo de interés académico, científico 
y filosófico. Estaba en jaque la educación pública en Estados Unidos, y crecía



LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA 4 7

una amenaza que desde un punto de vista científico era una aberración en el 
sistema educativo y un incremento de la ignorancia.

En esa situación era imprescindible poder dar una respuesta que determi­
nara si la teoría creacionista y toda la llamada biología creacionista podía for­
mar parte de los programas de estudio de las asignaturas de ciencias. Si se po­
día mostrar que la biología creacionista era pseudocientífíca, entonces tenía 
fundamento la objeción de que se enseñara obligatoriamente como parte de los 
programas oficiales en las asignaturas de ciencias en las escuelas públicas, y 
que se destinaran recursos públicos para su enseñanza y para investigaciones 
en torno a ella. Se necesitaba, pues, una base sólida para deslindar no sólo el 
conocimiento legítimo del que no lo es, epistemológicamente hablando, sino 
a la ciencia de la pseudociencia.

El juicio se llevó a cabo escuchando testimonios de quienes defendían el 
derecho a enseñar la teoría creacionista en igualdad de circunstancias que la 
teoría de la evolución, por una parte, y científicos evolucionistas y filósofos de 
la ciencia y en particular de la biología que objetaban la ley, por la otra. La 
decisión, en última instancia, la tenía que tomar un juez, como una cuestión 
jurídica, sin ser él especialista en biología evolucionista o en filosofía de la 
ciencia. Para que el juez diera un veredicto bien fundado, necesitaba poder 
distinguir la ciencia de la pseudociencia mediante formas racionales. ¿Es esto 
posible? Éste es un problema que se ha discutido a lo largo de toda la historia 
de la filosofía occidental. ¿Hay algún criterio que permita esa distinción?

§ 3. UNA CONTROVERSIA FILOSÓFICA 
SOBRE LA DISTINCIÓN RACIONAL ENTRE CIENCIA 

, Y PSEUDOCIENCIA

El juez federal William Overton, quien tuvo a su cargo el juicio, dictó finalmente 
una sentencia a favor de los grupos de científicos y filósofos que habían obje­
tado la ley. Basó su dictamen en un criterio de demarcación entre la ciencia y 
la pseudociencia que reconstruyó a partir de los testimonios de los científicos 
y los filósofos que participaron en el juicio.

Con motivo de las controversias que se dieron en el juicio, y en tomo a él, 
hubo un áspero intercambio de ideas entre dos destacados filósofos de la ciencia. 
Larry Laudan criticó àcidamente la opinión legal del juez Overton —aun re­
conociendo que su veredicto muy probablemente inició la disminución de la 
virulencia creacionista—, mientras que un distinguido filósofo de la biología, 
Michael Ruse, no sólo aplaudía tal resolución, sino que había sido uno de los 
principales testigos durante el juicio y uno de los principales contribuyentes a



4 8 IMÁGENES DE LA CIENCIA

la formulación del criterio de demarcación aplicado por el juez [véanse Laudan 
1996, cap. 12, y Webb 1994],

Una de las principales razones en las que el juez Overton fundaba el recha­
zo de la enseñanza del creacionismo en las escuelas consistía en alegar su ca­
rácter no científico, al no satisfacer el criterio de cientificidad que él recons­
truía a partir de los testimonios de científicos y de filósofos. Este argumento 
fue el centro de la crítica de Laudan, porque daba, según él, una visión erró­
nea de la ciencia. Por su parte, Michael Ruse salió a la defensa de la fundamen- 
tación del juez Overton. No es que Laudan defendiera al creacionismo ni a los 
creacionistas, ni mucho menos. El no dejaba lugar a dudas de que el veredicto 
del juez, desechando los reclamos de los creacionistas, debería ser bienveni­
do. Pero lo que preocupaba a Laudan era el argumento en el que se fundaba dicho 
veredicto porque se basaba en un criterio de demarcación entre el conocimiento 
científico y el que no lo es. Ajuicio de Laudan, como de muchos filósofos de 
la ciencia hoy en día, dicho criterio no puede existir, y cualquier propuesta de un 
criterio tal lleva consigo una concepción errónea de la ciencia. Sin embargo, 
apoyándose en testimonios como el de Michael Ruse, el juez Overton se basa­
ba en un criterio que incluía cinco condiciones esenciales del conocimiento 
científico, a saber:

1)  Está guiado por las leyes naturales, 2)  es explicativo, por referencia a las leyes 
naturales; 3)  es contrastable contra el mundo empírico; 4)  sus conclusiones son ten­
tativas, es decir, no necesariamente constituyen la última palabra [el conocimiento 
científico es falible]; y 5)  es falsable [citado en Laudan 1996, p. 223],

Para Laudan el problema era doble. Este criterio, en particular, supone una 
concepción equivocada de la ciencia. Pero la sola idea de que exista un crite­
rio de demarcación de la ciencia y la pseudociencia, constituido por condicio­
nes necesarias y suficientes que se consideran inmutables, necesariamente está 
errado. ,

Los problemas del criterio del juez Overton, bn particular, decía Laudan, 
pueden apreciarse recordando que Newton y Galileo establecieron la existen­
cia de fenómenos gravitacionales mucho tiempo antes de que pudiera darse una 
explicación causal, o de acuerdo con leyes, de la gravitación. Y sería muy ex­
traño que hoy en día rechazáramos el carácter científico de los trabajos de Galileo 
y de Newton en ese campo porque no satisfacían las condiciones 1 y 2. Por 
consiguiente, para considerar como científica una afirmación existencial no es

■ necesario exigir que exista una explicación causal, o de acuerdo con leyes, del 
fenómeno cuya existencia se afirma. La condición 2 —como tampoco la 1— 
no es necesaria para considerar científica una afirmación.



LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA 4 9

Otra razón por la cual el juez Overton rechazaba el carácter científico del 
creacionismo consistía en que sus defensores no mostraban una disposición a 
revisar sus creencias ante evidencia en contra. Pero Laudan recuerda —curio­
samente endosando ideas de Kuhn y de Lakatos, e incluso de la más reciente 
sociología de la ciencia, que es poco proclive a admitir— que todos estos au­
tores han señalado correctamente que las comunidades científicas mantienen 
un núcleo duro de creencias, bien atrincherado, que sus miembros muy difícil­
mente están dispuestos a abandonar, sea cual sea la evidencia que obtengan. Esto 
significa que los científicos mantienen al menos un grado de dogmatismo, el 
cual cumple un papel benéfico en el desarrollo de la ciencia.

Por otra parte, el criterio de falsabilidad (condición 5) deja en la ambigüe­
dad los enunciados existenciales (como “hay átomos”), pero en cambio no 
permite descartar al creacionismo si éste asume alguna proposición falsable, 
por más extraño e improbable que sea el hecho al que se refiera (por ejemplo 
que se encuentre un espécimen vivo intermedio entre el hombre y los simios).

Laudan alegaba que el creacionismo debería rechazarse no porque no sea 
científico, sino por el hecho que sus afirmaciones empíricas son demostrada- 
mente falsas. Por ejemplo, los creacionistas sostienen que la Tierra tiene un origen 
reciente (entre 6 000 y 20 000 años), y que la mayoría de los rasgos de la su­
perficie terrestre son producto del diluvio universal. Puesto que los animales 
y el hombre fueron creados al mismo tiempo, los creacionistas quedan com­
prometidos con la idea de que los fósiles humanos y los de las especies más bajas 
deben ser coextensivos, paleontológicamente hablando [Laudan 1996, p. 224], 
Todas estas afirmaciones son falsas, y hoy en día es fácil probarlo.

¿Querría esto decir que Laudan, al menos en ese trabajo, reimpreso en un 
libró de 1996, implícita o explícitamente está reconociendo que el creacionis­
mo es científico, pero que debe ser rechazado porque se ha demostrado que 
es falso?

No, más bien la idea de Laudan era la de evitar la discusión de si era o no 
era científico, y precisamente en eso consistía su crítica a la fundamentación 
del juez Overton. Sin embargo, en este punto hay una dificultad. Para verla más 
claramente conviene señalar que los abogados del despacho de Nueva York que 
asesoraban a los demandantes contra el estado de Arkansas siguieron la estra­
tegia deliberada de evitar aportar testimonios o pruebas de la falsedad de la teoría 
creacionista, precisamente por temor a que eso influyera en el juez para con­
siderar que, aunque probablemente falsa, la teoría, después de todo era cientí­
fica. Una línea de razonamiento en ese sentido no estaría tan desencaminada, 
pues ha habido muchas teorías en la historia de la ciencia que han terminado 
por ser reconocidas como falsas y han sido abandonadas, aunque en alguna época



5 0 IMÁGENES DE LA CIENCIA

se hayan considerado teorías científicas dignas de ser aceptadas. Piénsese sim­
plemente en la teoría del flogisto o en el modelo planetario de Ptolomeo.

La diferente actitud de Laudan y la de los abogados debe entenderse en función 
de los distintos contextos. En el contexto de la controversia legal, probablemente 
los abogados hicieron bien al seguir esa estrategia. Mientras que Laudan sub­
raya que, desde el punto de vista epistemológico, no importa la “cientificidad” 
de una teoría, sino las razones que existan en su favor.

Laudan ha sostenido reiteradamente que el problema de la demarcación entre 
el conocimiento científico y el que no lo es, como problema epistemológico (para 
Popper el problema central de la epistemología), proviene simplemente de la 
herencia del empirismo lógico, empeñado en encontrar criterios de demarca­
ción, pero que condujo a callejones sin salida. Especialmente perjudicial, se­
gún Laudan, fue la confusión del objetivo buscado por los positivistas, pues a 
veces fue el de dar un criterio de significado, otras dé empiricidad, y otras más 
de cientificidad directamente, pero siempre dejaron de lado el más importante 
rasgo epistemológico, a saber, la evidencia a favor o en contra de una hipótesis.

La demarcación entre lo científico y lo no científico, para Laudan, puede 
seguir siendo un importante problema sociológico, político y hoy en día eco­
nómico, pero no es un problema filosófico. Notemos de paso que esto sugiere 
que Laudan es ahora quien supone que existe un criterio de demarcación en­
tre lo filosófico y lo que no lo es.

Volviendo a la discusión del creacionismo en sus momentos más álgidos, 
es comprensible la preocupación de otros filósofos comprometidos en la lucha 
contra el creacionismo en el momento en que Laudan publicó su devastadora 
crítica al dictamen del juez Overton [1982], Se entiende el temor de filósofos 
como Michael Ruse y muchos otros de que la posición de Laudan tuviera im­
plicaciones o repercusiones indeseables, reforzando la creencia en que el crea­
cionismo después de todo era científico, y todo eso avalado por un distingui­
do filósofo de la ciencia. Razonamiento que, como vimos, siguieron los juristas 
de Nueva York que abogaban por que se declarara anticonstitucional la ley apro­
bada por el congreso de Arkansas. Eso explica el intefrés de Ruse en defender 
el criterio de cientificidad aplicado por el juez Overton. Pero la diferencia es 
que Ruse mantuvo la misma actitud tanto en el terreno público y legal como 
en el epistemológico.

Como veremos a continuación, Laudan tenía razón al desconfiar en la po­
sibilidad de establecer algún criterio de demarcación entre lo científico y lo 
pseudocientífico. Pero también la preocupación de los juristas muestra que no 

v bastaba simplemente con rechazar la teoría creacionista con base en que mu­
chas de sus afirmaciones son falsas, pues esto dejaba abierta la puerta a los 
creacionistas para replicar que entonces por lo menos debería de examinarse



LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA 51

la evidencia a favor y en contra de sus afirmaciones, y que lo mismo debería 
hacerse con respecto a la teoría darwinista. Pero finalmente eso era lo que so­
licitaban, que se discutiera en las escuelas las dos teorías y se evaluara la evi­
dencia que cada una tenía a su favor y en su contra. Parecería entonces que la 
estrategia de Laudan no hubiera sido suficiente para poner fuera de combate a 
los creacionistas y, por el contrario, que desde el punto de vista epistemológi­
co les hubiera dejado abierta la puerta para mantener su posición. El juez re­
quería un apoyo decisivo, de tipo epistemológico, para fundamentar la decisión 
de que la teoría creacionista no era científica y por ende que no debería de en­
señarse en las clases de ciencias en las escuelas públicas.

Pero Laudan ha insistido con razón en que no era correcto ofrecer esa base 
en la forma del criterio que usó el juez, ni en ningún otro criterio. ¿Hay alguna 
otra vía? Adelante responderemos afirmativamente, pero veamos de forma breve 
algunas de las razones de Laudan para rechazar la búsqueda de criterios de de­
marcación entre ciencia y pseudociencia.

§ 4. BREVE REPASO HISTÓRICO DE LOS CRITERIOS 
DE DEMARCACIÓN

La razón principal de Laudan es que es irracional continuar la búsqueda de un 
criterio de demarcación, cuando eso se ha intentado por cerca de 2 500 años sin 
éxito. Laudan hace un breve repaso histórico que conviene recordar.

Durante siglos el paradigma aceptado del conocimiento científico se en­
tendía en términos de certeza, y eso era concebido como tener creencias in­
falibles. Así se entendió desde la filosofía antigua, con Platón y Aristóteles, 
hasta la filosofía moderna de los siglos xvn y xvm , con Descartes y Kant.

Para Aristóteles, lo que distinguía a la ciencia de la mera opinión e incluso 
de la superstición, era la infalibilidad de los principios científicos, y la inco- 
rregibilidad de las teorías derivadas de ellos. Pero también la ciencia se distin­
guía — especialmente en contraste con las artes y los oficios—, por su conoci­
miento de las causas primeras.

Pero si aplicamos estos criterios —que prevalecieron durante toda la Edad 
Media— a la astronomía tal y como era practicada entonces, la conclusión es 
que no califica de científica. El empeño principal de los astrónomos de la Edad 
Media era hacer correlaciones efectivas de los movimientos planetarios, y ha­
cer predicciones que tuvieran éxito, sin preocuparse por las causas primeras de 
tales movimientos o por la esencia de los cielos.

El advenimiento de lo que hoy reconocemos como la ciencia moderna, en 
el siglo X V II, trajo consigo una manera distinta de entender el conocimiento



5 2 IMÁGENES DE LA CIENCIA

científico. Si bien se mantuvo la idea de infalibilidad, se descartó la de enten­
der los fenómenos a partir de causas primeras. Las aportaciones de Galileo para 
la comprensión de la caída libre de los cuerpos son de sobra conocidas, y sin 
embargo él no pretendía dar cuenta de las causas subyacentes que eran respon­
sables de tales movimientos. Newton también sostuvo que a pesar de no poder 
explicar las causas de la gravedad, el conocimiento que ofrecía del movimien­
to gravitacional era científico, gracias a la certeza de sus conclusiones [Laudan 
1996,,p. 213].

Hacia mediados del siglo xix ya no se admitía la idea de la certeza apodíctica 
como criterio decisivo para distinguir entre la ciencia y la pseudociencia, o 
entre el conocimiento científico y la mera opinión. Para entonces se recono­
cía que el conocimiento científico era falible. Las teorías científicas, lejos de 
ofrecer un conocimiento infalible e incorregible, podían estar equivocadas y 
siempre eran susceptibles de enmiendas.

El desafío, entonces, era alcanzar una concepción del conocimiento que lo 
reconozca como tal, y lo distinga de la mera creencia u opinión, admitiendo que 
es falible, pero explicando por qué es confiable.

Esto llevó a enfocar el problema de la demarcación en términos de la me­
todología. Según este punto de vista, la marca distintiva de la ciencia reside 
en los métodos seguidos en la obtención del conocimiento científico. Pero esta 
idea requería mostrar que todas aquellas actividades reconocidas como cien­
tíficas compartían esencialmente el mismo método (o el mismo repertorio de 
métodos). Y además había que mostrar las razones por las cuales ese método, 
o ese repertorio de métodos, era en efecto el más confiable, desde el punto de 
vista epistemológico.

Sin embargo, a pesar de los manuales que hasta la fecha siguen publicán­
dose, escritos algunos por científicos con un prestigio indiscutible, otros por 
filósofos también de una calidad probada, en los últimos 150 años no ha ha­
bido acuerdo acerca de cuál es ese método científico, como un único méto­
do de la ciencia, o al menos como un método con unidad. No es que las ciencias 
no tengan métodos de trabajo, pero un hecho histórico, po^un lado, es que no 
hay acuerdo acerca de qué es el método científico y, por otro, hay buenas ra­
zones para sospechar que no existe tal cosa como un método de la ciencia que 
sea unitario. Lo que hay es una pluralidad de métodos en las ciencias que no 
admiten una reducción a un método único. Pero entonces un inexistente mé­
todo científico no puede ofrecer el criterio de demarcación entre lo que es cien­
tífico y lo que no lo es.

Las corrientes más influyentes en la filosofía de la ciencia durante los dos 
primeros tercios del siglo xx se empeñaron en buscar la demarcación entre la 
ciencia y la pseudociencia en términos lógicos y semánticos. En los años veinte



LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA 5 3

y treinta, la escuela de los positivistas lógicos se centró en el llamado criterio 
de verificabilidad para distinguir los enunciados que tenían sentido y podrían 
pertenecer a las teorías científicas, de los que carecían de sentido y constituían 
palabrería pura, o que simplemente expresaban emociones, pero no conteni­
do epistémico alguno, y por lo tanto no podían formar parte de las teorías cien­
tíficas.

Los intentos de darle una formulación precisa y satisfactoria nunca tuvie­
ron éxito. Al final de cuentas acabó por reconocerse que muchos enunciados 
científicos no pueden verificarse de modo exhaustivo (por ejemplo los que enun­
cian las leyes universales, precisamente por su forma lógica universal), y en 
cambio muchos enunciados que ahora reconocemos como falsos en cierto 
momento y en determinadas condiciones podrían haberse considerado sin tram­
pas como verificados. Por ejemplo, el enunciado que afirma que la Tierra es plana. 
Hoy en día insistiríamos en que las condiciones razonables para considerarlo 
verificado incluirían, entre otras, por ejemplo, fotografías de satélites, pero hace 
tan sólo quinientos años no hubiera sido muy difícil acordar un conjunto de 
condiciones según las cuales se considerara como verificado.

También muchos enunciados que pertenecen a las pseudociencias (a la as- 
trología, digamos) son verificables; es posible establecer las condiciones ob- 
servacionales según las cuales diríamos que se han verificado. Por ejemplo, la 
que señala que hay correlaciones entre determinados arreglos estelares y cier­
tos sucesos en la tierra.

En virtud de las dificultades lógicas del principio de verificabilidad, Karl 
Popper hizo un movimiento sin duda maestro, y propuso otro criterio que qui­
zá alcanzó mayor fama: el principio de falsabilidad. Una hipótesis es científi­
ca si y sólo si es falsable, es decir, si y sólo si podemos establecer las condi­
ciones de observación y experimentación según las cuales la consideraríamos 
falsa, y por consiguiente según las cuales la rechazaríamos.

De acuerdo con este criterio, cualquier afirmación que sea falsable tiene un 
contenido empírico y, si no se aplican otras restricciones, puede formar parte 
del corpus de la ciencia. Pero entonces, si aplicamos el criterio sin otras res­
tricciones, como Laudan insiste, enfrentamos la embarazosa consecuencia de 
que los creacionistas bíblicos, los fanáticos de Uri Geller, los lysenkistas, los 
constructores de los móviles perpetuos, los creyentes del monstruo de Loch Ness, 
los rosacruces, los adivinos del agua, los magos, los astrólogos, todos, serían 
científicos con tal de que indicaran algunas observaciones, por raras e impro­
bables que fueran, según las cuales estarían dispuestos a abandonar sus teorías 
[Laudan 1996, p. 219]. Por ejemplo, como ya sugerimos, los creacionistas que 
disputan la adecuación empírica, la verdad e incluso la cientificidad de la teo­
ría darwinista de la evolución, podrían proponer que si encuentran un animal



5 4 IMÁGENES DE LA CIENCIA

vivo que sea intermedio entre los simios y el hombre, entonces abandonarían 
su teoría. Eso bastaría para que fueran científicos de acuerdo con el criterio de 
falsabilidad.

Todos estos fracasos, a lo largo de 2 500 años, para establecer un criterio ge­
neral que permita distinguir la ciencia de la pseudociencia han convencido a 
muchos filósofos de que tal criterio no puede existir. Parece ser entonces que 
no podemos contar con un criterio general para dar cuenta de la diferencia entre 
los trianguladores de las Bermudas o los cuadradores del círculo, por un lado, 
y los duplicadores de ovejas y quizá de personas, por el otro, aunque intuiti­
vamente los primeros nos parezcan muy sospechosos mientras que los últimos 
nos parecen perfectamente científicos.

Veamos más de cerca qué es lo que no podemos tener. Lo que no tenemos, 
ni podemos tener, es un criterio general para distinguir la ciencia de la pseu­
dociencia, es decir un conjunto de condiciones necesarias y suficientes tal que 
todo aquello que las satisfaga será científico, y no lo será lo que no las satisfaga.

El requisito lógico para que ese conjunto de condiciones constituyera un cri­
terio sería que dichas condiciones fueran individualmente necesarias y conjun­
tamente suficientes. Si las condiciones fueran sólo necesarias, no servirían como 
criterio. Pues aunque podríamos identificar como no científico a lo que no sa­
tisficiera esas condiciones, cuando una disciplina sí las satisficiera eso no nos 
daría ninguna garantía de que fuera científica (porque no serían suficientes). 
Del hecho de que se cumplan las condiciones necesarias no podemos inferir ló­
gicamente que la disciplina en cuestión es científica. Si razonáramos de esa ma­
nera estaríamos cometiendo el mismo error lógico que al afirmar que si el jar­
dín está mojado es que ha llovido. Es necesario que el jardín esté mojado para 
decir con razón que ha llovido (el jardín mojado es condición necesaria de que 
haya llovido). Pero de la evidencia de que el-jardín está mojado no estamos 
autorizados lógicamente a concluir que ha llovido, pues el jardín puede estar 
mojado porque alguien haya dejado abierto el grifo del agua. Análogamente, 
aunque viéramos cumplidas las condiciones necesarias de cientificidad, no 
estaríamos autorizados a concluir que la disciplina que las satjsface es científica.

Por otra parte, si tuviéramos condiciones que son sólo suficientes para la 
cientificidad, pero no necesarias, servirían para identificar como científicas a 
las teorías o las actividades que satisficieran tales condiciones. Pero no podríamos 
descartar a ciertas actividades o teorías como no científicas por el hecho de no 
cumplirlas. El hecho de que una disciplina no satisficiera esas condiciones 
suficientes no nos autoriza lógicamente a concluir que no es científica. De nuevo, 
si yo veo que está lloviendo, eso basta para que afirme con confianza (respal­
dado lógicamente) que el jardín se mojará, pues es suficiente que llueva para 
que el jardín se moje. Pero si no llueve, sería un error afirmar que el jardín no



LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA 5 5

estará mojado. Puede no llover, y el jardín amanecer mojado por una avería en 
la tubería que produzca una fuga del agua. Análogamente, si la astrología no 
satisface las condiciones que establezcamos como suficientes, eso no nos per­
mite concluir que la astrología no es científica.

Un criterio para separar lo que es científico de lo que no lo es, entonces, tendría 
que consistir de condiciones necesarias y suficientes de cientificidad. Si exis­
tiera ese criterio, sería útil si y sólo si tales condiciones fueran invariantes a lo 
largo de la historia. De otra manera lo que era científico para Aristóteles po­
dría no serlo para nosotros,.y entonces nuestro instrumento ya no sería útil para 
separar claramente entre la ciencia y la pseudociencia.

Pero como decíamos antes; en vista de los fracasos para establecer tales con­
diciones, y en virtud de los resultados de nuevas investigaciones sobre la ciencia, 
las más recientes concepciones han concluido que no hay tales condiciones 
fijas e inmutables que caractericen eternamente la ciencia. Así como las teo­
rías científicas cambian de una época a otra, también cambian los métodos, 
los fines y los valores que guían la investigación científica. Por consiguiente 
no existe ninguna esencia inmutable de la ciencia que podamos describir por 
medio de ciertas condiciones necesarias y suficientes. Eso es lo que quiere decir 
que no tengamos un criterio para deslindar entre lo científico y lo pseudocien- 
tífico.

¿Significa esto que hay que rechazar la importancia, y la mera posibilidad, 
de responder preguntas como cuándo está bien respaldada una creencia, cuándo 
hay razones suficientes para aceptar una creencia, cuándo una hipótesis o una 
teoría está bien comprobada, o cuándo ha habido progreso cognoscitivo den­
tro de una disciplina? Y peor aún, ¿nos quedamos sin recurso alguno para de­
cir si la física atómica es ciencia y la astrología no?

De ninguna manera. Todas estas preguntas plantean muy importantes cues­
tiones epistemológicas y metodológicas. La epistemología y las teorías de la 
ciencia hoy en día cuentan con las herramientas necesarias para darles respuesta. 
Lo único que he sugerido hasta aquí es que no podemos responderlas median­
te el simple expediente de mostrar las condiciones necesarias y suficientes que 
debe satisfacer una teoría, una disciplina o un conjunto de actividades para ser 
científica. Pero sin duda, en cada época podemos identificar y distinguir entre 
lo científico y lo que no lo es.

Aquí conviene distinguir dos cuestiones. Una es la muy importante posibi­
lidad de calificar una creencia de científica, no con base en un acto autoritario 
(de los científicos o de quien sea), sino porque podamos confiar en ella, en el 
importante sentido epistemológico de confianza. Si podemos hacer eso, en 
muchas circunstancias lo que menos importa es finalmente llamarla “científi­
ca” o no. Muchas veces es conveniente ni siquiera entrar en la discusión acer­



5 6 IMÁGENES DE LA CIENCIA

ca de si algo es científico o no, por ejemplo para evitar los actos de autoritaris­
mo, que se basan en pura ideología, cuando se sostiene de manera dogmática 
alguna creencia porque está, se dice, científicamente comprobada, pero no se 
nos explica en qué consiste esa prueba científica. En esos casos más vale en­
trar directamente a la discusión de qué es lo que apoya a tal creencia para que 
la aceptemos de modo racional.

Hay otras circunstancias en las que es importante distinguir entre los cono­
cimientos y actividades que son científicos de los que no lo son, pero más aún, 
de los que sonpseudocientíficos. Esto es lo que ilustra el ejemplo del creacio­
nismo. No basta rechazar la teoría porque es falsa, pues precisamente la disputa 
de los creacionistas es que la falsa es la teoría de Darwin, y su demanda con­
siste en que por lo menos se abra la discusión y se ventile en las escuelas la 
evidencia a favor y en contra de una y de otra teorías. Más aún, en las clases 
de ciencias hoy en día se enseñan teorías que se aceptan con bases razonables, 
pero que pueden resultar falsas, como las teorías del Big Bang, de los hoyos 
negros o del origen de la vida. La razón para no aceptar la inclusión de una teoría 
en particular, como la de los creacionistas, debe entonces basarse en algo más: 
en su carácter pseudocientífico.

§ 5. LAS TRADICIONES CIENTÍFICAS COMO GUÍAS 
PARA LA DISTINCIÓN

Hemos insistido en que no contamos con un criterio para la discriminación entre 
lo científico y lo pseudocientífico, es decir, que no hay condiciones necesarias 
y suficientes para decidir qué es ciencia y qué no lo es (aunque'pretenda serlo). 
En estas circunstancias, ¿podemos todavía intentar hacer una separación razo­
nable entre lo científico y lo pseudocientífico que permita tomar una decisión, 
como las decisiones judiciales que se tomaron en tomo a las controversias so­
bre el creacionismo en Estados Unidos? Sí.

Una buena pista está en el hecho de que los sistemas! de acciones y conoci­
mientos que constituyen lo que prototípicamente llamamos ciencias* son sis­
temas en los que han prevalecido las prácticas de aceptar creencias y de hacer 
cosas sobre la base de procedimientos confiables epistémicamente. Muchos de 
esos sistemas se han atrincherado a lo largo del tiempo y han establecido lo que 
varios filósofos llaman tradiciones [véase Velasco 1997],

Por tradición entenderemos, para comenzar —siguiendo a Laudan [1996, 
p. 146]— el conjunto de ciertos logros históricos en la disciplina que son con­
siderados como las piedras señeras. Las leyes de Newton en la mecánica clá­
sica, o las ecuaciones de Maxwell para el electromagnetismo, o el trabajo de



LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA 5 7

Pasteur acerca de la generación espontánea, o las leyes de Mendel en genéti­
ca, son típicos casos de piedras señeras que forman parte de las tradiciones en 
esas disciplinas.

Pero además de los ejemplos paradigmáticos, una tradición incluye un sis­
tema de conceptos, tesis y principios metodológicos que establecen el rango 
de problemas que se consideran como legítimos problemas de la disciplina, y 
por consiguiente como los problemas que vale la pena discutir, y establecen 
también los criterios para aceptar propuestas de solución a esos problemas, como 
propuestas admisibles.

Una tradición dentro de una disciplina es algo más que una mera cadena de 
teorías, métodos e ideas del pasado. Una tradición tiene un componente con­
ceptual, que es un sistema dinámico, el cual tiene su origen en algún momento 
y perdura durante un periodo. Pero una tradición además se aglutina en torno 
a un dominio de problemas, un objeto de estudio y técnicas para acercarse a él.

Una tradición puede identificarse, por lo general, por medio de las ideas, los 
conceptos y las tesis utilizadas por algunas figuras históricas cuyo trabajo se 
reconoce como piedra angular de la tradición, en el caso de las tradiciones teó­
ricas, o por medio de las técnicas prototípicas también de figuras señeras, en 
el caso de las tradiciones experimentales. Las tradiciones establecen estánda­
res para el tratamiento de los problemas en tres aspectos:

1) Con respecto a los problemas que una disciplina pretende resolver, la tradi­
ción establece los tipos de problemas que se consideran legítimos. Esto com­
prende no sólo una conceptualización, sino un reconocimiento del objeto de 
estudio y de los medios y técnicas adecuados para tratar con él.
El problema entre evolucionistas y creacionistas es que chocan precisamente 

en el carácter de los problemas de fondo que hay que explicar. Para la tradición 
evolucionista la evolución es un hecho, constatado por muy diversas observa­
ciones, y el problema es cómo explicarla. Los creacionistas disputan que la evo­
lución sea un hecho. Pero, a diferencia de la biología evolucionista, los crea­
cionistas no tienen ninguna tradición científica a la cual recurrir. Su intento 
reiterado, pero fracasado, ha sido el de lograr un reconocimiento como cientí­
ficos por otras comunidades científicas y por la sociedad amplia.

2) La tradición establece también los conceptos fundamentales mediante los 
cuales se han de entender los problemas que se aceptan como legítimos. 
Darwin hizo una de las más notables aportaciones a la tradición en la bio­

logía evolucionista estableciendo el mecanismo de la selección natural para 
explicar la evolución de las especies. Precisamente el concepto de “selección 
natural” es uno de los centrales en la tradición que Darwin ayudó a forjar y que



5 8 IMÁGENES DE LA CIENCIA

se ha desarrollado ampliamente. Esto no significa que la teoría quede estática, 
pero las modificaciones se hacen por referencia a los conceptos que ya ha es­
tablecido la tradición. Los creacionistas son ajenos a esa tradición y tienen la 
suya propia, que nunca ha alcanzado el reconocimiento de científica por parte 
de otras comunidades con tradiciones que sí son socialmente reconocidas como 
científicas, por otras comunidades y por el resto de la sociedad.

3) Las tradiciones también establecen estándares con respecto a las técnicas de
investigación, a los métodos y a los fines.
Por ejemplo, una tradición puede aceptar como suficiente para aceptar una 

teoría el que sea explicativa de una serie de fenómenos previamente conocidos, 
mientras que otra tradición puede exigir que las predicciones abarquen fenó­
menos novedosos y sorprendentes. Este es el caso que distingue a quienes an­
tes de 1966 aceptaban la teoría de la deriva de los continentes, frente a quie- 
nes.no la aceptaron sino hasta después de la evidencia recopilada en 1965 y 1966, 
relativa a predicciones novedosas en el campo, y que fue lo que llevó a la acep­
tación prácticamente unánime de la teoría de la deriva de los continentes en esos 
años [Laudan 1996, p. 239],

Los conceptos y las tesis que de hecho usan y defienden los científicos en 
algún momento, y que continúan cierta tradición, por lo general no son exac­
tamente los mismos que usaron y defendieron los fundadores de la tradición 
en cuestión. Las técnicas también se desarrollan. Pero por lo general es posi­
ble trazar una línea de desarrollo de teorías, conceptos, métodos y técnicas, que 
señalan precisamente la evolución de una tradición.

¿Cómo podemos, pues, calificar de científica o en su caso de pseudocientífica 
una disciplina, y las propuestas teóricas, metodológicas, técnicas y axiológicas 
dentro de ella?

La demarcación requiere un análisis específico del caso problemático, por 
ejemplo de la propuesta creacionista, en el cual se evaluará lo siguiente:

a) la legitimidad del o de los problemas que se abordan o se pretenden abordar;
b) la legitimidad de los recursos con los que se conceptualiza el problema, 

de los métodos mediante los cuales se pretende ofrecerle alguna solución y de 
las técnicas que se pretenden aplicar (aquí es donde es importante trazarlos dentro 
de una tradición);

c) la aceptabilidad de la teoría o de la hipótesis en cuestión, como parte de 
la disciplina de que se trate, en relación con un saber aceptado por la comuni­
dad pertinente, y en su caso, su compatibilidad con otras teorías aceptadas que 
sean relevantes;



LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA 5 9

d) en su caso, la aceptación o el rechazo de la teoría o de la hipótesis de acuerdo 
con las razones y la evidencia disponible.

La determinación de la legitimidad de la que se habla en las condiciones 
anteriores (a y b), se hace con base en la tradición de una disciplina. La legiti­
midad de los problemas, de los recursos conceptuales y de los métodos y fines 
que se persiguen, es evaluada por los practicantes de la disciplina, por los ex­
pertos, por referencia a la tradición.

Ciertas actividades, prácticas, hipótesis, teorías y propuestas de conocimiento 
serán consideradas científicas si puede establecerse un vínculo ya sea conceptual, 
ya sea metodológico, con una tradición previamente considerada científica. Hoy 
en día tenemos cuerpos de conocimiento y prácticas aceptadas paradigmática­
mente como científicas, y por eso puede establecerse una demarcación apelando 
a esas tradiciones. Muchos campos novedosos de una disciplina surgen mediante 
una separación de campos y tradiciones previamente establecidos. Tal es el caso, 
por ejemplo, de la biología celular y de la biología molecular en tiempos re­
cientes.

El creacionismo no es científico no porque deje de satisfacer determinados 
criterios de cientificidad, establecidos a priori, sino simplemente porque no 
pertenece a ninguna tradición científica, ni ha surgido a partir de alguna. Se opone 
virulentamente a una, a la biología evolucionista, pero eso no es lo mismo que 
haberse derivado de ella.

Este análisis no debe verse como opuesto al estrictamente epistemológico, 
sino como complementario. Para desechar los reclamos creacionistas de tener 
un lugar en la enseñanza escolar no es suficiente sólo el hecho de que no pue­
den demostrar que pertenecen o que se han derivado de una respetable tradi­
ción científica.

Cuando un cuerpo de conocimiento o ciertas teorías o determinadas hipó­
tesis no pueden trazarse en relación con una tradición, entonces el carácter cien­
tífico de las pretensiones en cuestión está prima facie en duda, y queda a los 
practicantes que las proponen el peso de la prueba de su cientificidad. Pero su 
cientificidad no puede determinarse mediante la satisfacción o no de un crite­
rio (condiciones necesarias y suficientes). Como no hay una tradición previa­
mente aceptada como científica, entonces sólo queda la vía de demostrar la 
aceptabilidad de la teoría por medio de una evidencia satisfactoria. ¿Según cuáles 
estándares?

Según los estándares que se establezcan en el curso de las controversias acerca 
de la aceptabilidad de la disciplina en cuestión, de sus teorías y de sus méto­
dos. Típicamente las pseudociencias establecen sus propios estándares según 
los cuales sus practicantes están dispuestos a aceptar sus propuestas. De ma­



6 0 IMÁGENES DE LA CIENCIA

ñera que su aceptación dependería, primero, de la aceptación de los estánda­
res que propongan, y segundo del contenido de sus propuestas, especialmente 
en el caso de teorías.

Conviene señalar que cuando una disciplina logra sistemáticamente ciertos 
fines prácticos, por ejemplo predicciones o manipulaciones exitosas, cómo el 
caso de la astronomía medieval o la manipulación de partículas en las plantas 
nucleares para producir energía eléctrica, esos logros pasan a formar parte de 
la tradición, aunque sea en sentido negativo, es decir, aunque después las teo­
rías detrás de esas predicciones o manipulaciones se reconozcan como falsas, 
o al menos parcialmente falsas. Sin embargo, esas teorías forman puntos de 
referencia que legitiman las nuevas teorías que las sustituyen, y que son pre­
tendidamente teorías más adecuadas a los fenómenos, o son mejores teorías 
explicativas.

En suma, la demarcación o la calificación de una pseudociencia en cuanto 
tal, como en el caso del creacionismo en Estados Unidos, involucra tres aspectos: 
uno sociológico, otro histórico y otro más epistemológico.

• El interés sociológico (en sentido amplio: cultural, económico, ideológico 
y religioso) proviene de la importancia de determinar el papel que la comu­
nidad que pretende ser científica está desempeñando, de los intereses que 
está promoviendo y de los fines que pretende alcanzar.

• La base histórica para calificar de pseudocientífica a alguna teoría, o con­
junto de prácticas, es que no se puede trazar una relación legítima entre esa 
teoría o esas prácticas y alguna tradición científica (la legitimidad tiene que 
ser establecida y reconocida por otras comunidades científicas).

• La epistemológica es que las pretensiones de conocimiento, o que las prác­
ticas que supuestamente conducen a un conocimiento, no son confiables, y 
por ende no son aceptables, desde ningún conjunto de criterios reconocidos 
por las comunidades científicas que participan en la controversia para defi­
nir el status de la teoría, de las prácticas o de la comunidad problemáticas.

Una consecuencia de lo anterior es que una nueva comunidad científica, para 
existir como tal, esto es, para que sus productos sean reconocidos socialmente 
con ese carácter, requiere el reconocimiento de otras comunidades estableci­
das y ya aceptadas como científicas. Así ocurrió por ejemplo en la década de 
los años sesenta del siglo XX con la biología molecular. Esto es lo que las pseu- 

^dociencias no logran. Éste es un fenómeno en parte sociológico, pero no es 
únicamente sociológico, sino que involucra también a las otras dos dimensio­
nes, la histórica y la epistemológica. -



LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA 61

El reconocimiento de otras comunidades científicas es necesario para el es­
tablecimiento de una determinada comunidad como científica. Pero si una co­
munidad no logra ese reconocimiento y por ende no queda establecida social­
mente como científica, eso no le impide desempeñar un muy importante papel 
social y cultural, como se hizo evidente en el caso del creacionismo en Esta­
dos Unidos. Aún tiempo después de que la controversia llegó a su punto más 
álgido, los creacionistas han seguido teniendo alguna presencia en la vida pú­
blica. Como lo señala un estudioso del tema, George E. Webb, “a pesar de las 
decisiones adversas en los tribunales, de los fracasos legislativos y de los re­
sultados ambiguos en los niveles locales, [en la década de los noventa] los crea­
cionistas han mantenido una esperanza realista de que podrían minar la ense­
ñanza de la teoría de la evolución en las escuelas públicas de Estados Unidos” 
[Webb 1994, p. 262],

§ 6. EL CIENTIFICISMO COMO IDEOLOGÍA

Una consecuencia de lo que hemos comentado en este capítulo sería la denun­
cia de lo que podemos llamar el cientificismo como ideología. Por cientificismo 
podemos entender la doctrina que supone que todas las respuestas correctas a 
preguntas que nos importan vendrán dadas por la ciencia, y que dogmáticamente 
recurre a la ciencia como autoridad. El cientificismo como ideología se expresa 
típicamente en afirmaciones tales como “está científicamente comprobado que 
X ”, donde X suele sustituirse por expresiones como “la Biblia tenía razón”, “las 
píldoras marca Y  le harán perder diez kilos en una semana”, “el cuerpo pesa 
menos después de la muerte, y por ende hay una energía que se le escapa, lo 
cual prueba científicamente que hay una transmigración de las almas”, etcétera.

El cientificismo como ideología extrapola indebidamente del hecho de que 
la ciencia ha elaborado las formas más confiables que conoce la humanidad para 
poner a prueba los conocimientos, y ha diseñado prácticas muy exitosas 
para intervenir en la realidad y transformar el mundo, a la idea de que la cien­
cia es todopoderosa y constituye una autoridad indiscutible.

§ 7. OTRAS CLASES DE PSEUDOCIENCIAS

Pero todavía hay otra forma de extrapolación indebida de los conceptos cien­
tíficos que conduce también a pseudociencias. Ésta se produce cuando alguien 
trata de apoyarse en creencias o teorías científicas, sacándolas de su contexto 
y aplicándolas a otro, de manera que no se produce ninguna analogía útil, y más



6 2 IMÁGENES DE LA CIENCIA

bien genera sinsentidos. Eso convierte ciertas ideas, originalmente aceptadas 
de manera racional en contextos cientificos, en ideas que cumplen un papel 
ideológico o simplemente, como suele ocurrir con una gran cantidad de ideas 
y de prácticas pseudocientíficas, según un discurso ininteligible se cobija una 
práctica de charlatanería.

Esto se puso en evidencia en tiempos recientes a partir de la llamada broma 
de Sokal (Sokal s hoax). Se trata de un episodio que comenzó cuando la revis­
ta Social Text, auspiciada por una universidad de Estados Unidos, publicó un 
artículo escrito por el profesor de Física de la Universidad de Nueva York, Alan 
D. Sokal, en su número de primavera-verano de 1996.

Dicha revista se dedica a temas de “crítica cultural”, por lo cual llamaba la 
atención que publicara un artículo de física, pero más raro resultaba el título 
del artículo: “Traspasando las fronteras: hacia una hermenéutica transformativa 
de la gravedad cuántica” [Social Text, primavera-verano de 1996, pp. 217-252, 
reproducido en Sokal y Bricmont 1997].

A pesar de lo sospechoso del título, tanto desde un punto de vista filosófico 
como desde el científico, la revista Social Text publicó el artículo porque el autor 
obtenía conclusiones que pretendían tener cierta importancia en términos cul­
turales, filosóficos, políticos y morales, sobre la base de aparentemente serias 
reflexiones acerca de algunas cuestiones especializadas de física y matemáti­
cas. Y de esto último el autor debería saber, tratándose de un profesor de Físi­
ca de una prestigiada universidad.

Pero todo se trataba de una tomadura de pelo. El autor deliberadamente ha­
bía incluido en el artículo una serie de afirmaciones erróneas, y otras carentes 
de sentido desde el punto de vista matemático, lo cual podía ser detectado por 
cualquiera con un conocimiento de matemáticas de nivel universitario. Esto fue 
revelado por el propio profesor Sokal. Al mismo tiempo que su artículo apa­
recía en Social Text, él publicó otro artículo en una revista diferente, explican­
do la broma [“A Physicist Experiments with Cultural Studies”, Lingua Fran­
ca, mayo-junio de 1996, pp. 62-64],

A partir de esa broma, que tuvo consecuencias insospechadas y condujo a 
un debate público que alcanzó la primera plana del New York Tirhes y otras 
publicaciones prestigiosas como el New YorkReview ofBooks, y en la que par­
ticiparon numerosos científicos, incluyendo premios Nobel como Steven 
Weinberg, Sokal escribió junto con un colega físico, profesor de la Universi­
dad de Lovaina, él libro Imposturas intelectuales, publicado en francés en 1997, 
traducido al inglés el mismo año y al español en 1999.

El libro expande lo que el profesor Sokal-intentó hacer con su “broma” ori­
ginal, lo cual —en sus propias palabras— no es “ni mucho ni poco”. Lo que 
intenta hacer es mostrar que intelectuales famosos, sobre todo muchos de los



LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA 6 3

reconocidos impulsores de “ideas posmodemas”, como Jacques Lacan, Julia 
Kristeva, Luce Irigaray, Jean Baudrillard y Gilíes Deleuze, “han abusado re­
petidamente de los conceptos y de la terminología científica: o bien usando ideas 
científicas totalmente fuera de contexto, sin dar la menor justificación [...] o 
utilizando una jerga científica frente a sus lectores no científicos sin ninguna 
consideración sobre su relevancia o incluso su significado” [Sokal y Bricmont 
1997, pp. ix-x].

Los autores aclaran que no están contra la extrapolación de ideas de un campo 
a otro, sino contra su extrapolación cuando se sacan completamente de su con­
texto y no se ofrece justificación alguna para su uso en el nuevo contexto. Más 
aún, dejan claro que no se trata de enjuiciar el psicoanálisis de Lacan o la lin­
güística de Kristeva para calificarlos de científicos o de pseudocientíficos. Se 
trata sólo de analizar si el uso que hacen de ideas desarrolladas en otros cam­
pos científicos es fructífero, ilumina situaciones, resuelve problemas, genera 
nuevos problemas que sean un desafío interesante de resolver, y todo eso man­
teniendo de preferencia algunas virtudes intelectuales, como la claridad, el ri­
gor y, si se puede, la sencillez.

Al hacer ese abuso de los conceptos científicos y cometer las dos faltas se­
ñaladas por los profesores Sokal y Bricmont — la extrapolación a un contexto 
nuevo sin justificar el uso en el nuevo contexto, o el uso de una jerga científica 
en un contexto en el que es irrelevante o pierde del todo el sentido— el resul­
tado es una pseudociencia.

Pero en los casos que analizan Sokal y Bricmont, a diferencia de las pseu- 
dociencias que no pueden identificarse con respecto a alguna tradición, y que 
además no pasan las pruebas establecidas por las comunidades científicas re­
levantes para calificarlas como científicas, los autores critic’ados podrían reclamar 
que sus trabajos tienen vínculos con respetables tradiciones. Pero el problema 
está en la naturaleza de ese vínculo. Es un vínculo que se desvirtúa al traspa­
sar los conceptos a nuevos contextos en los que pierden su significado origi­
nal y no adquieren ninguno nuevo que tenga sentido, por lo que más bien pro­
ducen confusiones.

Igual que en los otros casos (por ejemplo el del creacionismo), las ideas o 
teorías en cuestión no pasan ciertas pruebas. Aunque en el caso de las pseudo- 
ciencias señaladas por Sokal y Bricmont no se trata de pruebas de contrasta- 
ción empírica, o de la relación con alguna tradición científica, sino de un nivel 
más básico: de inteligibilidad de los conceptos y las teorías, y de coherencia 
lógica. Regresaremos sobre este tema en el siguiente capítulo.



6 4 IMÁGENES DE LA CIENCIA

§ 8. MITO Y REALIDAD EN LA RACIONALIDAD 
CIENTÍFICA

Desde el punto de vista epistemológico, lo importante ante una teoría o una 
hipótesis, o una pretensión de conocimiento, no es calificarla de científica o no. 
Si se le califica sin más de científica, sin respaldo alguno, entonces debe ser 
rechazada como una afirmación ideológica más. De ahí que sea irracional confiar 
simplemente en la Calificación de científico de algo.

No obstante, vimos que por diversas razones (políticas, jurídicas, ideológi­
cas, religiosas, pero también epistemológicas), la calificación de científica de 
una actividad o de una teoría en ciertas circunstancias sí puede ser importan­
te, y en el caso de una teoría puede no ser suficiente sólo evaluar la evidencia 
que tenga a su favor o en contra. Pero la calificación de científica o no cientí­
fica no debe aceptarse sólo por autoridad, sino con base en las^dimensiones 
epistemológica, histórica y sociológica a las que aludimos antes, destacando 
su relación con una tradición científica.

Si no existe esa relación, entonces el peso de la prueba lo tienen los practi­
cantes de la pretendida ciencia, y deben mostrar sus bondades con base en es­
tándares que deben someter a controversia con otras comunidades.

Si la calificación de cientificidad de una hipótesis, de una teoría o de una 
práctica proviene del hecho de que, aunque no esté aún contrastada o proba­
da, es inteligible y es compatible en buena medida con el saber aceptado en el 
momento, el cual ha sido aceptado porque ha pasado una serie de pruebas, o si 
la calificación de científica de una teoría proviene del hecho de que se deriva 
o es compatible con otras teorías previamente aceptadas," y si además ha pasa­
do pruebas que hacen que se le acepte con confianza, desde un punto de vista 
metodológico, entonces la calificación de científica de la hipótesis o de la teo­
ría es lo de menos. Lo importante es que cumpla con las condiciones que la hacen 
confiable y aceptable racionalmente.

La diferencia entre las afirmaciones científicas y las pseudocientíficas, así, 
parece reducirse a que las primeras son aceptables racionalmente, y las segundas 
en general no. /

Pero ahora podría objetarse que, a final de cuentas, estamos ofreciendo un 
criterio de cientificidad, contra lo que sugerimos al principio. Pero no es así, 
porque no estamos sugiriendo que la racionalidad sea una condición necesa­
ria y suficiente de la ciencia.

Por el contrario, estamos sugiriendo que lo que llamamos racional, en el 
sentido de racionalidad epistémica, es l&manera confiable en la que se ha acos­
tumbrado proceder en la ciencia. Es una manera de llamarle a las forma;s de 
proceder en la evaluación de creencias, de teorías y de propuestas para hacer



LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA 6 5

cosas. ¿Para qué nos sirve eso? Nos permite entender mejor lo que es la racio­
nalidad, en particular lo que hemos llamado la racionalidad epistémica. Nos 
permite también calificar a otras actividades y toma de decisiones, fuera del 
ámbito científico, como racionales o no, por analogía con lo que ocurre en el 
campo de las ciencias.

Nos comportamos racionalmente cuando confiamos en la ciencia, no por­
que merezca una autoridad dogmática, sino porque confiamos en los proce­
dimientos mediante los cuales se ponen a prueba las hipótesis y mediante los 
cuales se aceptan y rechazan propuestas y teorías. Porque normalmente la ciencia 
se basa en esos procedimientos, es irracional desconfiar de ella. Porque eso es 
lo que importa al aceptar creencias o al querer obtener resultados concretos, 
es irracional desconfiar en la ciencia. Y por lo mismo es irracional confiar de­
masiado en la ciencia, si el exceso de confianza significa no revisar los proce­
dimientos mediante los cuales se ha aceptado una creencia, o el uso de los con­
ceptos cuando se trasladan de un contexto a otro.

¿Qué hay de mito y qué de realidad en la racionalidad científica? Lo que 
podríamos concluir es que la racionalidad científica se vuelve un mito cuando 
se pretende que consiste en un conjunto fijo e inmutable de reglas, en un ca­
non, que bien aplicado conduce ineluctablemente a un único resultado. La rea­
lidad de la racionalidad científica es que no hay un modelo a priori de racio­
nalidad al cual se apega la ciencia. La realidad es que la actividad científica es 
el mejor ejemplo de actividad racional que tenemos; gracias a la ciencia tene­
mos modelos de actividades y prácticas racionales, y de creencias aceptadas 
racionalmente.

Pero lo que eso nos enseña es que debemos examinar las pretensiones de 
conocimiento críticamente y evaluar las formas mediante las cuales han sido 

, aceptadas. Actuar de otra manera sería confiar en exceso en la ciencia, otor­
garle una indebida autoridad, y eso sería un comportamiento irracional, tan irra­
cional como dejamos embaucar y creer que ciertas prácticas y teorías, como 
el creacionismo, no son pseudociencias sino ciencias auténticas, o que ciertas 
teorías son científicas porque traen vistosos ropajes que parecen científicos, 
cuando en realidad se trata de pura palabrería vaga.





LA COMUNICACIÓN CIENTÍFICA Y LA FILOSOFÍA

§ 1. UNA TOMADURA DE PELO

El ya famoso “asunto Sokal”, al que nos referimos en el capítulo anterior, sin 
duda da mucha tela para cortar, en charlas de café, en comentarios periodísti­
cos y en reflexiones más serias acerca del significado de las publicaciones aca­
démicas, los estándares de evaluáción en las revistas académicas, los estánda­
res de evaluación sobre las revistas y el valor de las publicaciones. Todos estos 
son temas de la mayor vigencia en las instituciones de enseñanza superior y de 
investigación, donde se han venido imponiendo los sistemas de evaluación y 
los programas de estímulos académicos.

Pero el asunto Sokal también sacó a flote otro tipo de problemas. En virtud 
del debate público que trascendió los medios especializados, y precisamente 
porque la discusión alcanzó medios de amplia circulación con la participación 
de muy diversos especialistas, el debate invita a la reflexión sobre cuestiones 
relativas a la difusión y a la comunicación pública de la ciencia y de la filoso­
fía, de la relación entre ellas y su impacto social. En este capítulo discutiremos 
estas cuestiones.

§ 2. LA IMAGEN PÚBLICA DE LA CIENCIA

La comunicación científica desempeña un papel fundamental en la cultura de 
hoy en día. Primero, porque es la principal fuente de donde puede nutrirse la 
gente culta (no especializada en las ciencias) para tener idea de los conocimientos 
científicos. Segundo, porque es la principal responsable de la formación de la 
imagen que la opinión pública tiene sobre la ciencia. Esa imagen es importan­
te; se trata de la idea que la gente en general tiene acerca de lo que es la cien­



68 IMÁGENES DE LA CIENCIA

cia, de por qué la ciencia importa y puede confiarse en ella, y por qué es acep­
table gastar socialmente en ella. Sin duda, actualmente la idea de lo que es la 
ciencia, así como el acceso al contenido de las ideas científicas y de lo que puede 
hacerse aplicando el conocimiento científico, para la mayoría de la gente pro­
viene de las instancias encargadas de la difusión de la ciencia.

Para que la imagen que se comunica hacia el público no especializado sea 
más adecuada a lo que realmente es la ciencia, la difusión debe incluir no sólo 
los conocimientos científicos, los logros y las aplicaciones de la ciencia, sino 
que de una manera igualmente importante deberían difundirse ideas adecua­
das sobre los procedimientos científicos para tomar decisiones, es decir, acer­
ca de la racionalidad científica. Esto último es lo que en ocasiones se ha des­
cuidado en la comunicación pública de la ciencia, como ilustran en algunos 
aspectos del debate subsiguiente a la “broma de Sokal” que examinaremos en 
este capítulo.

La importancia de que se conozca mejor la racionalidad científica puede 
respaldarse con la idea de que una persona culta en esta vueltá de milenio de­
bería tener no sólo una comprensión básica de las grandes teorías científicas, 
sino una idea razonablemente clara también de por qué el conocimiento cien­
tífico es confiable. Pero la confianza de una persona culta en los resultados 
científicos no debería descansar en argumentos de autoridad, sino que debería 
ser una confianza racionalmente fundada. Esto es lo que puede obtenerse me­
diante un adecuado conocimiento de los procedimientos científicos, o sea una 
buena comprensión de la racionalidad científica, y no mediante cuentos fan­
tásticos acerca de ella.

Pero muchas veces la racionalidad científica no se comunica de manera co­
rrecta, y esto se debe a una imagen distorsionada que de ella tienen los propios 
científicos, así como muchos comunicadores profesionales de la ciencia. Esa 
imagen distorsionada a la vez proviene de una mala comprensión, cuando no de 
plano de la ignorancia de los estudios filosóficos, históricos y sociales acerca 
de la ciencia, los cuales han obtenido importantes resultados para un mejor co­
nocimiento de la racionalidad y en particular de la racionalidad científica, apo­
yando y desarrollando una de las ideas más sobresalientes de la imagen cientí­
fica que ha prevalecido en el pensamiento moderno: precisamente la idea de que 
la ciencia es la actividad racional por excelencia, de que la ciencia no es sólo 
valiosa por sus logros y resultados, sino también por sus procedimientos.

Pero el desconocimiento en el medio científico del trabajo filosófico sobre 
la racionalidad científica es sólo un aspecto de un problema más amplio: la 
distorsionada idea sobre el trabajo filosófico que prevalece hoy en día entre los 
científicos y el público culto no especializado.



LA COM UNICACIÓN CIENTÍFICA Y LA FILOSOFÍA 6 9

Hace tanta falta redoblar los esfuerzos para comunicar una imagen más fi­
dedigna de la ciencia con respecto a sus procedimientos racionales, como para 
dar a conocer al público no especializado en filosofía (incluyendo a la comu­
nidad científica) los logros del pensamiento filosófico contemporáneo, y no sólo 
en relación con los estudios sobre la ciencia.

§ 3. LA RACIONALIDAD CIENTÍFICA

El problema de la racionalidad es tan viejo como la filosofía, y una de las ta­
reas más importantes de la reflexión filosófica sobre la ciencia en el pensamiento 
contemporáneo —reflexión que por igual han realizado de manera brillante 
muchos científicos y filósofos— ha sido la de dar cuenta de la racionalidad 
científica. Durante una bueña parte del siglo xx las mentes más brillantes en 
el campo científico y filosófico dieron por supuesta una idea de racionalidad 
que la concebía como única. La concepción más elaborada y probablemente 
la más persuasiva e influyente sobre la racionalidad científica, concebida como 
una única racionalidad universal, es la que se desprende de la obra de la escuela 
del “positivismo lógico”, luego conocida como del “empirismo lógico”, quizá 
la más seria e influyente concepción filosófica acerca de la ciencia hasta las 
décadas de los años cincuenta y sesenta.

Pero esa concepción fue sometida a una intensa y constructiva crítica a lo 
largo de la segunda mitad del siglo XX, como una concepción que no se ajus­
taba a las formas de procedimiento que realmente utilizan los científicos al tomar 
decisiones epistémicas (sobre la aceptación y el rechazo de pretensiones de co­
nocimiento), y que tampoco era útil para explicar el desarrollo científico tal y 
como éste se ha dado de hecho. Conforme se avanzaba en la crítica del anti­
guo modelo, se elaboraron concepciones más sofisticadas y apegadas a la rea­
lidad, que reconstruyen el desarrollo científico de una manera más adecuada a 
la racionalidad científica.

La obra más influyente en el giro sobre las ideas acerca de la racionalidad 
científica, sin duda, fue la de Thomas Kuhn. Pero puede señalarse una larga lista 
en la que están los más notables filósofos de la ciencia de las últimas cuatro 
décadas, comprometidos con el proyecto de comprender los complejos proce­
sos que conforman la racionalidad en la ciencia. Hoy en día, las concepciones 
acerca de la racionalidad científica son muy ricas y reconocen un panorama más 
complejo que el considerado por la concepción empirista de la ciencia. Este tema 
se desarrolla más a fondo en la tercera parte de este libro.

Desafortunadamente, este tipo de esfuerzos han sido malinterpretados en 
muchas ocasiones, y el rechazo de la concepción positivista de la racionalidad



7 0 IMÁGENES DE LA CIENCIA

a veces se ha confundido con el rechazo de la idea de la racionalidad científi­
ca a secas.

En buena medida esta interpretación ha sido impulsada por una tendencia 
que pretende haber realizado una revolución copernicana con respecto a la re­
flexión sobre el conocimiento, invirtiendo la creencia común (que de acuerdo 
con ellos no es más que una ilusión) en que el conocimiento científico se ob­
tiene de forma racional, y sus resultados de algún modo se ajustan al mundo. 
Por el contrario, dice esta tendencia, lo que se considera racional y lo que se 
consideran hechos en el mundo, son los resultados de procesos de construc­
ción que ocurren en el seno de las comunidades científicas, pero los hechos cien­
tíficos no están dados de antemano. Para su existencia no hay ninguna contri­
bución de una realidad que pueda concebirse como independiente de los procesos 
de generación de conocimiento y de los procesos de prueba experimental y 
observacional en las ciencias. De acuerdo con esta concepción, los hechos cien­
tíficos no se descubren, sino que se inventan en complejos procesos que tienen 
lugar en el seno de las comunidades científicas.

Esta es la posición que en ocasiones se ha interpretado como la que sostie­
ne que el conocimiento es una libre creación de los seres humanos, y que no 
hay ninguna restricción proveniente de la realidad acerca de lo que puede con­
siderarse como conocimiento, entre otras razones, porque no puede dársele 
ningún sentido coherente a la idea de realidad separada de los recursos concep­
tuales que los seres humanos tienen para conocer el mundo.

En ocasiones se extrae de esto la conclusión de que entonces ni las entida­
des de las que hablan las teorías científicas, ni las leyes científicas, existen real­
mente, sino que son meros artificios inventados por los seres humanos.,Inter­
pretada así, esta posición ha provocado airadas respuestas de muchos científicos 
y filósofos, y es la que constituía el blanco de la broma de Sokal.

Pero es un error suponer que sólo hay dos opciones: o se acepta que los hechos 
científicos están dados previamente a la aplicación de los recursos conceptua­
les y de los dispositivos observacionales y experimentales, o se considera que 
los hechos son construcciones para cuya existencia no hay ninguna contribu­
ción ni constreñimiento de la realidad sino sólo de los sistemas de conceptos, 
de diseños experimentales y de las prácticas que las comunidades científicas 
ponen enjuego.

Por lo menos hay otra opción: aceptar que los hechos científicos sí están 
“contaminados” por las teorías y en general por los esquemas conceptuales 
que utilizan los seres humanos, y por consiguiente lo que es un hecho científi­
co, en efecto, es algo más complejo que un mero pedazo de realidad cuya exis­
tencia es completamente independiente de los recursos conceptuales y de los 
procedimientos y las prácticas que los seres humanos ponen enjuego al inves­



LA COM UNICACIÓN CIENTÍFICA Y LA FILOSOFÍA 71

tigar sobre el mundo. Pero de ahí no se sigue que entonces no hay ninguna res­
tricción ni contribución alguna de la realidad para la constitución de los hechos 
científicos.

Mucho menos se sigue de lo anterior la idea de que los hechos científicos 
son meras invenciones de la mente humana, y por consiguiente las entidades 
y los procesos de los que hablan las teorías científicas no son reales, y que la 
idea de racionalidad científica es una mera ilusión o un mero artificio ideoló­
gico. Algunos pensadores sí han extraído e intentado defender conclusiones como 
éstas, y fue contra ellos contra quienes Sokal dirigió sus baterías.

El problema de la relación entre los conceptos, el conocimiento acerca del - 
mundo y el mundo que se conoce no es una relación simple. Hay una delicada 
y compleja imbricación entre los conceptos y las teorías, la experiencia, y los 
procesos experimentales de prueba en la ciencia, así como con los procesos de 
decisión para aceptar o rechazar creencias científicas. Para entender todo esto 
hace falta comprender la capacidad de obtener conocimiento, la razón, y el 
ejercicio de esa capacidad, la racionalidad. Este ha sido uno de los grandes 
desafíos para la filosofía a lo largo de toda su historia. En el siglo XX se hicie­
ron importantes avances en este sentido. En la tercera sección del libro volve­
remos sobre estos temas [véase también Olivé (comp.) 1995],

§ 4. ALGUNOS PROBLEMAS EN LA COMUNICACIÓN 
PÚBLICA DE LA CIENCIA

De la misma manera en que la tarea de la comunicación pública de la ciencia 
es la de hacer accesible al público amplio temas e ideas complejos, pues los 
logros científicos no suelen ser simples, ni las teorías científicas contemporá­
neas son sencillas, igualmente es importante que se hagan accesibles a ese público 
las ideas centrales de las concepciones contemporáneas acerca de la raciona­
lidad, aunque las teorías correspondientes no sean simples. Pero una cosa es 
explicar ideas complejas de manera accesible y otra muy diferente explicar sim­
plista, o peor aún, erróneamente, lo que es complejo.

Por lo general la forma en la que la ciencia es una actividad racional no 
se comunica adecuadamente en la imagen pública de la ciencia, y en ocasio­
nes, cuando se hace referencia a ello, se hace con base en ideas anticuadas 
acerca de la racionalidad científica. Otras veces, quienes comunican los re­
sultados científicos dejan de lado aspectos que se deberían tomar en cuenta,
o por lo menos omiten hacer aclaraciones pertinentes, que dan lugar a inter­
pretaciones equivocadas acerca de la racionalidad.



7 2 IMÁGENES DE LA CIENCIA

Esto se hizo evidente en el debate sobre la broma de Sokal. El profesor de 
física de la Universidad de Nueva York recibió apoyo por parte de importantes 
figuras, entre otras del premio Nobel de física, Steven Weinberg, quien inter­
vino en la discusión con el propósito de criticar y ridiculizar puntos de vista 
de algunos sociólogos y filósofos posmodemos en la línea de la última posi­
ción arriba comentada (por ejemplo, el filósofo francés Jacques Derrida esta­
ba en el centro de su mira).

En virtud de que un artículo de Weinberg sobre el tema [New York Review 
o f  Books, 8 de agosto de 1996] dio lugar a varios malos entendidos, él aclaró 
posteriormente [New York Review o f  Books, 3 de octubre de 1996] que su in­
tención no había sido la de disminuir la importancia de la obra de muchos his­
toriadores, sociólogos y filósofos de la ciencia —a quienes más bien admiraba 
a pesar de estar en desacuerdo a veces con sus ideas, notoriamente con Tho- 
mas Kuhn—, sino dejar en claro su insatisfacción con la escuela de pensamiento 
que rechaza por completo la idea de que exista una racionalidad en la ciencia, 
y de que la ciencia obtenga conocimiento genuino de la realidad.

Es posible compartir la irritación frente a quienes creen haber demostrado 
que la ciencia no tiene nada de racional, y que' todos sus resultados son obra 
de una propaganda muy bien orquestada, pero no se gana mucho si no se acla­
ra en qué consiste la racionalidad científica. Además, la imagen de la ciencia 
que se transmita al público amplio también estará falseada si no se toma en serio 
y si no se discuten con responsabilidad las ideas de quienes han ofrecido mo­
delos de la ciencia y de sus procedimientos racionales. Estos modelos expli­
can cómo es posible que mediante los procedimientos tan diversos que se si­
guen en las diferentes ciencias se obtenga conocimiento genuino acerca del 
mundo. ¡

Cuando no se explica claramente la posición que se está criticando, ni. se 
establecen con precisión los marcos de referencia con respecto a los cuales 
se habla de aspectos específicos de la ciencia, por ejemplo cuando se habla de 
descubrimientos, y si no se aclara cuál es el problema en debate, se da lugar a 
confusiones que a final de cuentas contribuyen a una inadecuada imagen de la 
ciencia. Algunos de estos riesgos se hicieron evidentes en algunas intervenciones 
en el debate en tomo a la broma de Sokal, que incurrieron en sobresimplifica- 
ciones.

Por ejemplo, los profesores de Física de la Universidad de California en Los 
Ángeles Nina Byers y Claudio Pellegrini escribieron: ,

La broma de Sokal y el artículo de Weinberg explicando y amplificando su mensa­
je remueven de manera efectiva el humo y los espejos de aquellos críticos sociales, 
filósofos e historiadores de la ciencia que quieren ver las circunstancias humanas



LA COM UNICACIÓN CIENTÍFICA Y LA FILOSOFÍA 7 3

de un descubrimiento como más importantes que el descubrimiento mismo [New York 
Review ofBooks, vol. XLIII, no. 15, 3 de octubre de 1996, p. 55],

De acuerdo con esta cita, lo que importa en la ciencia son los descubrimientos. 
Esto es central en la imagen científica de la ciencia (la de los propios científi­
cos), y se sostiene que es lo que importa transmitir también en la imagen pú­
blica de la ciencia.

En principio esto parece justo, tanto para los científicos como para el gran 
público. Lo que interesa en la ciencia, y lo que importa dar a conocer al públi­
co, son los descubrimientos; en todo caso su importancia y sus implicaciones 
qua descubrimientos científicos, no sus presupuestos ni sus implicaciones cul­
turales.

En una lectura simpatizante, o caritativa, de lo que estos dos físicos quisie­
ron decir, supondría uno que lo importante al evaluar los resultados de la cien­
cia, y su impacto, y lo que por consiguiente es importante comunicar, son los 
descubrimientos y los logros de la ciencia: predicciones exitosas y aplicacio­
nes (manipulación de fenómenos —por ejemplo tratamientos exitosos de en­
fermedades, o aplicaciones tecnológicas—), pero no las influencias culturales 
que hayan tenido que ver con el descubrimiento.

Weinberg fue enfático sobre esto:

cualesquiera que hayan sido las influencias culturales que hayan estado presentes 
en el descubrimiento de las ecuaciones de Maxwell se han eliminado, como la es­
coria del metal. Las ecuaciones de Maxwell las entiende ahora del mismo modo 
cualquiera que tenga una comprensión válida de la electricidad y del magnetismo. 
Así, los trasfondos culturales de los científicos que descubrieron tales teorías han 
pasado a ser irrelevantes para las lecciones que podemos extraer de tales teorías [New 
York Review ofBooks, 3 de octubre de 1996, p. 56].

Es posible compartir con Weinberg la preocupación de que lo que se debe 
enseñar —al formar nuevos científicos—, y lo que se debe comunicar a un público 
amplio, son los descubrimientos o los logros científicos, una vez que se han 
estabilizado y han sido reconocidos como tales dentro de la comunidad perti­
nente. Pero esto no debería llevar a tender un velo sobre el hecho de que la 
posibilidad de los descubrimientos y los logros científicos está dada, entre otras 
cosas, por una compleja estructura de las comunidades científicas y de sus re­
cursos teóricos y materiales, así como por los procedimientos para proponer y 
en su caso aceptar los descubrimientos.

En esto han insistido filósofos, historiadores y sociólogos de la ciencia, de 
modo tal que conceptos como los de “tradición científica”, “presupuestos”, 
“prácticas científicas”, “paradigma”, “matriz disciplinaria” o “esquema con-



7 4 IMÁGENES DE LA CIENCIA

ceptua]”, permiten tener una más cabal comprensión de lo que es la investiga­
ción cientifica, de su racionalidad y de cómo se va elaborando. Nada de eso tiene 
que conducir a la posición “posmodema” de quienes Sokal quiso burlarse y de 
quienes Weinberg con razón se quejó. <

Otro aspecto que llama la atención en la cita de los profesores de Física de 
la Universidad de Los Ángeles es que se habla de la importancia de los descu­
brimientos como si sólo hubiera un único punto de vista, o un único marco de 
referencia para analizar la ciencia, y sólo con respecto al cual los descubrimientos 
son importantes.

¿Por qué razón se debería tomar eso como válido en términos absolutos, como 
si no hubiera ningún otro punto de vista digno de ser tomado en cuenta? En la 
perspectiva de estos profesores está implícita la idea de que hay una única manera 
correcta de conocer al mundo, y que la importancia de un descubrimiento debe 
evaluarse en relación con esa forma única. En la tercera sección del libro exa­
minaremos esta posición y veremos sus errores.

Por ahora podemos preguntarnos si no habría un punto de vista desde el cual 
podría ser importante averiguar, por ejemplo, “las circunstancias humanas” de 
los descubrimientos del matemático inglés Alan Turing en torno a la teoría de 
la computación cuando trabajaba para el servicio de inteligencia británico durante 
la Segunda Guerra Mundial. Circunstancias que, junto con otros episodios de 
su vida, podrían explicar las condiciones de su muerte en la década de los cin­
cuenta.

Ciertamente se trataría de un punto de vista al que le importarían las circuns­
tancias humanas de los descubrimientos, tal vez porque le importarían los se­
res humanos que después de todo son los que hacen los descubrimientos^ Pero 
es cierto que —adelantando una obvia objeción— esas circunstancias no dan 
cuenta de, ni tienen nada que ver con la validez de los descubrimientos. Ade­
lante regresaré sobre el problema de la validez; por ahora dejemos constancia 
de que no es obvio que lo único que importa con respecto a los logros y descu­
brimientos científicos sea su validez.

§ 5. CIENCIA Y CULTURA

En los artículos que hemos mencionado, Weinberg parece no querer saber nada 
a propósito de las “implicaciones culturales” de los descubrimientos científi­
cos. En mi opinión esa actitud exagerada está basada en unk idea equivocada 
acerca de las relaciones entre la ciencia y la cultura. Weinberg afirmó que quienes 
buscan mensajes extracientíficos en lo que creen entender acerca de la física 
moderna están arando en el desierto [véase New YorkReview ofBooks, 8 de agosto



LA COM UNICACIÓN CIENTÍFICA Y LA FILOSOFÍA 7 5

de 1996, p. 12]. Posteriormente Weinberg aclaró su posición, insistiendo en una 
distinción entre “implicaciones culturales” e “inspiraciones”:

Estaría de acuerdo — escribía Weinberg—  en que todo el mundo tiene derecho a extraer 
cualquier inspiración de la mecánica cuántica o de lo que quiera. Eso es lo que qui­
se decir cuando escribí que no tenía nada que decir en contra del uso de la ciencia 
como metáfora. Pero hay una diferencia entre implicación e inspiración (New York 
Review ofBooks, 3 de octubre de 1996, p. 55].

Sin duda, una “implicación” no es lo mismo que una “inspiración”. Pero el 
caso es que las grandes teorías científicas, si bien no han implicado cambios 
en la manera en la que los miembros de una sociedad ven el mundo, ciertamente 
han tenido muy importantes consecuencias acerca de la forma en la que la gente 
ve al mundo y, más aún, en la forma en la que la mayoría de la gente vive.

Esto es verdad aunque reservemos el término “implicación” en su sentido 
estrictamente lógico, como lo sugiere Weinberg, y aceptemos que las conse­
cuencias culturales de la ciencia operan sólo por medio de “inspiraciones”. El 
caso es que esas inspiraciones tienen profundas consecuencias en otras esfe­
ras, y en la forma en la que la gente de la calle “ve el mundo”.

Ésta es la razón por la que la comunicación de la ciencia no es importante 
sólo en el plano de los descubrimientos científicos, o en todo caso es una po­
bre y limitada concepción de la ciencia la que considera que la ciencia es im­
portante sólo por eso. La ciencia es importante porque, entre otras cosas, cambia 
(aunque sea mediante inspiraciones) la forma en la que la gente ve y vive en el 
mundo.

La mayoría de la gente con una educación mediana hoy en día ve al mundo 
físico como compuesto por átomos, y a la realidad biológica —incluyendo a 
la especie humana— como sujeta a evolución, y a muchas enfermedades infec­
ciosas como provocadas por bacterias, y por consiguiente como curables por 
medio de antibióticos. Esta manera de ver el mundo no es la misma que tenía 
la gente culta de hace cien años, y es una profunda consecuencia cultural de la 
ciencia, aunque no sea una implicación del contenido de las teorías científicas, 
pero ciertamente tampoco se trata sólo de una inspiración.

La posición de Weinberg impide una apreciación más justa de las “implica­
ciones culturales” de la ciencia. Pero no sólo en el sentido que acabamos de 
mencionar. También hay otro tipo de consecuencias profundas que, aunque 
producidas por “inspiraciones”, no por ello son consecuencias culturales me­
nos importantes. Ciertamente no fue por una implicación estricta, y quizá sí por 
una inspiración genial, que Lawrence Durrell asumió el punto de vista según 
el cual escribió El cuarteto de Alejandría. Durrell escribió su tetralogía—se­



7 6 IM ÁGENES DE LA CIENCIA

gún su propia explicación— “basado en” la concepción relativista del 
espacio-tiempo, de modo que a diferencia de los maestros de la narrativa del 
siglo xx, Proust y Joyce, quienes siguieron más bien el concepto bergsoniano 
de “duración”, su obra es una novela de cuatro niveles “cuya forma está basa­
da en la proposición relativista” [véase la nota introductoria a Balthazar],

No pretendo (ni podría) hacer aquí un erudito análisis de si ese “basado en” 
refleja alguna conexión lógica o no deja de ser una mera metáfora. Como quiera 
que sea, lo importante es no perder de vista que la ciencia transforma otras 
actividades humanas, como la literatura, y literalmente la forma de ver el mundo, 
no sólo de escritores sino de mucha gente. ¿Cómo no llamarle a eso una im­
portante implicación cultural? Basta tan sólo permitirnos usar el término de 
“implicación” en un sentido de “consecuencia” más amplio que el dé conse­
cuencia lógica.

Así pues, contra la opinión de Weinberg, creo que debemos aceptar que sí 
hay otras consecuencias culturales importantes de los resultados científicos, 
aunque esos resultados no sean ni sobre “el origen del universo, ni sobre las 
leyes finales del universo”, únicos dos descubrimientos que tendrán repercu­
siones en la filosofía, cuando se logren (!), según Weinbefg [véase New York 
Review o f  Books, 8 de agosto de 1996, p. 12].

Baste lo anterior para defender la idea de que la ciencia sí tiene consecuen­
cias culturales más allá de sus aplicaciones tecnológicas en sentido estricto, y 
que no es evidente que lo único que importe y de lo único de que se pueda ha­
blar, al tratar un descubrimiento o un logro científico, sea de su validez. Las 
consecuencias para la gente de la calle, de lo que lee acerca de la ciencia y acerca 
de sus resultados, pueden ir mucho más lejos que sólo sus creencias acerca de 
lo que son resultados científicos válidos. Igualmente legítimas que las preguntas 
sobre la validez de ciertos descubrimientos son las preguntas sobre sus impli­
caciones culturales, o sobre sus efectos en la sociedad, si se quiere.

§ 6. LA VALIDEZ DE LOS DESCUBRIMIENTOS
i

Regresemos al problema de la validez de los descubrimientos y logros cientí­
ficos, y de por qué vale la pena comunicar —de manera accesible—  la com­
plejidad de los procedimientos mediante los cuales se determina que son, pre­
cisamente, válidos.

Con respecto a la observación que hice antes en relación con la"sucinta afir­
m ación de los profesores de Física de la Universidad de Los Angeles, en el sentido 
de que ignora que hay otros puntos de vista desde los cuales es legítimo pre­
guntarse por las circunstancias humanas de los descubrimientos, puede replicarse



LA COM UNICACIÓN CIENTÍFICA Y LA FILOSOFÍA 7 7

que es aceptable, pero que, en honor a la verdad, la lectura correcta (¿o carita­
tiva?) de su afirmación, debe hacerse en relación con un marco de referencia 
implícito, a saber, el que se refiere a la validez de los descubrimientos. Según 
esta interpretación, los autores mencionados obviamente se estaban refirien­
do a que la validez de un descubrimiento no depende de las circunstancias 
humanas de éste ni de sus implicaciones culturales.

Ante ese movimiento sólo podemos decir: concedido. Pero cuando se invo­
lucran comunicaciones públicas de resultados válidos de la ciencia, debe de­
jarse claro que se trata de eso, de resultados válidos y debe aclararse también 
qué es lo que quiere decir eso. En muchas ocasiones se habla de la importan­
cia de un descubrimiento sin que se defina su importancia con respecto a qué. 
Si lo que se quiere subrayar es simplemente que es un descubrimiento, dejan­
do implícito con ello que es un resultado válido en la ciencia, entonces conviene 
que la imagen pública de la ciencia incluya ideas muy claras acerca de qué sig­
nifica esa validez, qué es lo que entra en juego para que se dé tal validez.

Cuando se descuida este aspecto, suele darse por sentado que un descubri­
miento científico es tal porque se ha obtenido mediante la aplicación de el método 
científico. Pero entonces estamos de regreso en una concepción (una imagen) 
equivocada de la ciencia, que considera que hay un único método científico que 
ejemplifica cabalmente a la idea de racionalidad. Promover esta imagen de la 
ciencia al comienzo del siglo xxi es un grave error.

Como vimos en el capítulo anterior, es un error porque es engañoso con 
respecto a la potencialidad de las capacidades humanas, empezando por la 
capacidad de comportarse racionalmente y de resolver racionalmente conflic­
tos y problemas. Por ejemplo, esta idea pasa por alto la importancia de las di­
ferencias de puntos de vista y el papel de las controversias en el establecimiento 
de descubrimientos científicos. Más fructífero es hoy en día reconocer que una 
parte imprescindible del desarrollo científico está dado por diferencias de puntos 
de vista, y por las controversias correspondientes, y que hay importantes lec­
ciones que aprender de la historia de la ciencia donde se muestra que una y otra 
vez, aunque se parta de puntos de vista diferentes, hay formas de llegar a acuerdos 
sobre problemas de interés común, aunque eso no implique acuerdos totales sobre 
todos los presupuestos ni todas las implicaciones [véase el capítulo “Pluralis­
mo epistemológico”].

Es un error grave también porque, como sugerí antes, las personas cultas al 
inicio del siglo XXI deberían tener una confianza racionalmente fundada en los 
resultados de la ciencia, y esa confianza racionalmente fundada sólo puede venir 
de una adecuada idea de la racionalidad científica; de otra manera la confian­
za se basa sólo en la autoridad de la ciencia, y tener confianza sólo por autoridad 
es algo que violenta la calidad racional y autónoma de las personas. Pedirles a



7 8 IMÁGENES DE LA CIENCIA

personas racionales que acepten resultados científicos por medio de un argu­
mento de autoridad significa pedirles que acepten una incoherencia práctica.

Pero se replicará que la confianza en los resultados científicos sólo puede 
provenir de la confianza en las comunidades de especialistas, y en la creencia 
de que tales comunidades han hecho lo que deberían hacer para aceptar tal o 
cual descubrimiento. Tiene que ser así porque hoy en día nadie puede replicar 
los experimentos, las observaciones, y en general los complejos procedimien­
tos que se llevan a cabo en el campo científico al someter a prueba las hipóte­
sis y las teorías. Esto es cierto, pero eso es precisamente lo que constituye una 
de las razones de más peso para que las personas cultas, como sujetos racio­
nales, conozcan en qué consisten los procedimientos mediante los cuales las 
comunidades científicas toman sus decisiones, es decir, en qué consiste la ra­
cionalidad científica, y puedan entonces confiar en la ciencia con razones.

§ 7. LAS RESPONSABILIDADES INSTITUCIONALES

¿Qué conclusiones podemos extraer? Es responsabilidad de la comunidad cien­
tífica, así como de las instituciones encargadas de promover la comunicación 
de la ciencia, promover una imagen más genuina de la racionalidad científica. 
Pero, como hemos mencionado, esa imagen más genuina de la ciencia es la que 
proviene de la historia, la sociología y la filosofía de la ciencia. Trabajo que 
desgraciadamente tampoco se conoce bien en el medio científico ni entre el 
público amplio.

El desconocimiento del trabajo filosófico, sobre todo en tomo a la ciencia, 
también en buena parte es responsabilidad de la propia comunidad filosófica y 
de las instituciones encargadas de la enseñanza y la investigación filosófica 
especializada. Es preciso remediar esto con una mejor comunicación de las 
humanidades, en general, y de la investigación filosófica en particular.

Además debe reconocerse que la magnitud de la distorsión de la imagen que 
muchos científicos tienen de la filosofía, y de las humanidades en general, ape­
nas es igualada por la ignorancia científica por parte de muchos humanistas. 
Otra de las cuestiones que se muestran en el debate que siguió a “la broma de 
Sokal” es la ignorancia y el arrojo de ciertos humanistas al pretender utilizar 
un conocimiento científico mal entendido (los artículos citados de Weinberg 
incluyen una buena —y preocupante— muestra, y esto quedó más claramente 
en evidencia en el libro Imposturas intelectuales de Sokal y Bricmwnt).

Muchos colegas científicos simplemente asentirán sonrientes y complacien­
tes ante esta trivial afirmación. Los más sensibles compartirán una preocupación 
al respecto, pero me temo que muchos pensarán que ese estado de cosas es atri-



LA COM UNICACIÓN CIENTIFICA Y LA FILOSOFÍA 7 9

buible lamentablemente a la pereza o a la mala formación académica de los 
humanistas (cosas ciertas, las dos, en alguna medida).

Pero el que haya una falla generalizada de conocimiento científico en per­
sonas cultas no puede explicarse sólo en términos de pereza o desinterés. Esto 
es un problema de orden social y educativo, y como tendencia general el pro­
blema es de comunicación de la ciencia, entendida en sentido amplio, el cual 
incluye la enseñanza de la ciencia fuera de las escuelas que forman científicos. 
Es cierto que el problema también en parte atañe a los planes de estudio de 
formación de humanistas, pero en buena medida igualmente es responsabili­
dad de las instituciones encargadas de la comunicación y de la enseñanza de 
la ciencia.

Por su parte, habrá humanistas que replicarán que nadie puede hoy en día 
tener un conocimiento mediano de todas las disciplinas del saber humano, y 
que bastante trabajo cuesta el mantenerse al día en su especialidad como para que 
se le exija a cualquier humanista serio que además tenga un conocimiento cien­
tífico. Es cierto que hoy en día ya ningún individuo podría asimilar todo el 
conocimiento generado por la humanidad hasta la fecha. La pretensión de nin­
guna manera es que actualmente alguien pueda tener amplios y profundos co­
nocimientos de muchas ramas científicas y humanísticas al mismo tiempo. A 
lo que me refiero, y es lo que he repetido, es que hay un nivel de conocimiento 
científico que debe formar parte de la cultura de cualquier persona bien edu­
cada al comenzar el nuevo siglo, al igual que un bagaje filosófico, humanista 
y un buen conocimiento de las artes debería ser normal en cualquier persona 
culta. En otras palabras, es tan importante valorar el papel de la buena comu­
nicación de la ciencia como el de la filosofía, así como de la relación entre ciencia 
y filosofía. En materia de comunicación, en ambos terrenos, hay mucho que hacer.

Lamentablemente no son muchos los medios de difusión que comparten este 
punto de vista. Basta con ver los suplementos “culturales” de muchos diarios, 
en donde parece que en la literatura se agota la cultura, y no es que la literatu­
ra no sea de primera importancia, pero sufren de una grave miopía los gesto­
res profesionales de la cultura que ignoran el lugar y el papel de la ciencia y 
de la filosofía en ella, y las dejan fuera de los canales de comunicación pública.





SEGUNDA PARTE 

EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN





En esta segunda parte del libro discutirem os algunas facetas de la c ien cia  y  de 
la tecn o log ía  que plantean problem as éticos, tanto a lo s c ien tíficos y  a los tec- 
n ó lo g o s , com o a quienes pueden ser afectados por sus desarrollos y ap licacio ­
nes, es decir, a todos los ciudadanos.

T radicionalm ente se han enfrentado dos puntos de v ista  op uestos acerca de 
la relación entre ética y  ciencia y  tecnología. U no de ellos sostiene que la ciencia  
y  la tecnología, por sí m ism as, no plantean ningún problem a ético. En todo caso, 
las que pueden ser buenas o m alas desde un punto de v ista  m oral son  las apli­
caciones de los con ocim ien tos cien tíficos y  de la tecn o log ía , Pero intrínseca­
mente, se d ice, la  ciencia  y  la tecn o log ía  son  “valorativam ente neutrales”.

A  esta con cep ción  se  opone otra según la cual ni la c ien cia  ni la tecn o log ía  
son  indiferentes al b ien y  al m al. D iscutirem os estas dos con cep cion es. Vere­
m os las lim itaciones de la concepción  que considera éticam ente neutrales a la  
cien cia  y a la  tecn o log ía . A nalizarem os el papel de lo s  valores y  las norm as 
— particularmente los éticos—  en la ciencia  y  la tecnolog ía , y  estudiarem os las 
razones por las cuales lo s c ien tíficos, lo s tecn ó logos, e  in clu so  todos lo s  c iu ­
dadanos, tienen responsabilidades morales frente a la investigación  científica  
y tecn o lóg ica , su desarrollo y  sus aplicaciones.

C om entarem os además algunos conceptos, com o el de racionalidad, que son  
necesarios para com prender m ejor la d iscusión  sobre los fines que se propo­
nen alcanzar en los contextos cien tíficos y  tecn o lóg icos, así com o de los m e­
d ios a utilizar para ello .

E xam inarem os tam bién las n ociones de los “derechos hum anos” y  lo s  “d e­
rechos de los an im ales”, que son  necesarias para discutir problem as com o  
la experim entación con seres vivos. D iscutirem os finalm ente la relación entre la 
c ien cia  y la técnica, la ética y  la  naturaleza, concentrándonos en  un ejem plo: 
la investigación  sobre el adelgazam iento de la capa de ozon o  en  la atm ósfera.

C oncluirem os enunciando algunos deberes m orales para los cien tíficos y  los 
tecn ó logos, así com o para las instituciones de investigación  c ien tífica  y  tecn o­
lóg ica , para las instituciones educativas y  para las industrias que producen y  
aplican tecnologías.





4

¿SON ÉTICAMENTE NEUTRALES LA CIENCIA
Y LA TECNOLOGÍA?

§ 1. D O S C O N CEPCIO NES OPUESTAS
SO BR E L A  N A TU R A LEZA  ÉTICA D E  L A  C IE N C IA
Y  D E  L A  TECNO LO G ÍA

Todos los días lo s m edios de com unicación inform an sobre ep isod ios de dete­
rioro socia l y  ambiental o de daños a personas y  a sus b ienes. A  v eces se  trata 
de desastres naturales, terremotos, huracanes, sequías, pero en m uchos casos  
se trata de daños producidos mediante la aplicación  del conocim ien to  c ien tífi­
co  y  de alguna tecnología.

En las guerras, en actos terroristas y en crím enes com unes se  utilizan  armas 
convencionales o sofisticados armamentos, en  fraudes financieros o electora­
les suelen  utilizarse com plejos equipos inform áticos, y  e l m ás serio deterioro 
am biental es consecuencia de tecnologías com o los m otores de gasolina, las in­
dustrias petroleras y quím icas en general, lo s desperd icios nucleares o la ex ­
p lotación  irracional de los bosques y las selvas tropicales.

Pero tam bién diariamente leem os sobre lo s  b en efic io s de la ciencia  y la tec­
nología: terapias m ás efectivas para enferm edades que hasta hace p oco  eran 
m ortales, nuevas vacunas que permiten controlar ep idem ias, rem edios para la 
im potencia  sexual, robots que hacen cirugía de corazón abierto, sistem as de 
cóm puto y  de com unicaciones que permiten teleconferencias y  una m ejor edu­
cación  a distancia, productos novedosos en la te lefon ía  m óvil, en Internet o en  
aviones para hacer la comunicación más rápida, segura y económ ica.

La posibilidad de que el conocimiento científico y  la tecn olog ía  se usen para 
bien y  para m al ha dado lugar a concepciones encontradas acerca de su natu­
raleza y de los problem as éticos que plantean.



8 6 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

U na de esas con cep cion es sostiene la llam ada “neutralidad valorativa” de 
la ciencia  y  de la tecn o log ía . D e  acuerdo con ella , la c ien cia  y  la  tecn o lo g ía  no  
son buenas ni m alas por sí m ism as. Su carácter positivo  o negativo, desde un 
punto de v ista  moral, dependerá de cóm o se usen los con ocim ien tos, las técn i­
cas y  lo s instrum entos que ellas ofrecen a los seres hum anos. Esta p osic ión  so s­
tiene, por ejem plo, que lo s  conocim ientos de física  atóm ica y  el control humano 
de la energía nuclear no  son m oralm ente buenos ni m alos por sí m ism os. Son  
buenos si se usan para fines pacíficos y  se  cuidan los efecto s am bientales; pero 
son m alos si se usan para producir bom bas, y  peor si esas bom bas se  utilizan  
efectivam ente para destruir b ien es y  dañar a la naturaleza, o  para intim idar y 
dom inar a personas o a pueblos.

Para esta concepción , lo s conocim ientos c ien tíficos y  la  tecn o log ía  só lo  son  
medios para obtener fines determ inados. L os problem as ético s en  todo  caso  
surgen ante la  elección de los fines a perseguir, pues son  éstos lo s  que pueden  
ser buenos o m alos desde un punto de v ista  m oral. Pero ni lo s  c ien tificos ni lo s  
tecn ó lo g o s son  responsables de los fines que otros elijan. E sos fines los e sc o ­
gen , d igam os, los po líticos o  los m ilitares.

La con cep ción  de la neutralidad valorativa de la ciencia  se  basa principal­
m ente en la distinción entre hechos y  valores. Esa con cep ción  supone que las 
teorías científicas tienen el fin de describir y  explicar hechos y  que no es su papel 
el hacer juicios de valor sobre eso s hechos. El papel de la tecn o lo g ía  es el de 
ofrecer los m ed ios adecuados para obtener fines determ inados. Pero su ap li­
cación , es decir, la  d ecis ión  de obtener efectivam ente tal o cual fin  no  corres­
ponde al tecnòlogo. E l únicam ente se lim ita a ofrecer los m edios adecuados para 
la  obtención  del fin, con clu ye la  con cepción  de la neutralidad valorativa de la  
cien cia  y  de la tecnología .

A  esta concep ción  se  opone otra que propone un an álisis según el cual la  
cien cia  y  la tecn o log ía  ya  no  pueden concebirse com o ind iferentes al b ien  y  al 
m al. La razón es que la c ien cia  no se  entiende únicam ente com o un conjunto  
de p rop osiciones o de teorías, ni la  tecn o log ía  se  entiende só lo  com o un co n ­
junto de artefactos o de técn icas. Según esta concep ción  alternativa, la c ien cia  
y  la tecn o log ía  se entienden com o constituidas por sistemas de acciones inten­
cionales. E s decir, com o sistem as que incluyen  a los agentes que deliberada­
m ente buscan ciertosyines, en función  de determ inados intereses, para lo  cual 
ponen en ju eg o  creencias, conocimientos, valores y  normas. L os in tereses, lo s  
fin es, lo s  valores y  las norm as form an parte tam bién de eso s sistem as, y  sí son  
susceptib les de una evaluación moral. Veam os con m ás detalle esta concepción.



LA CIENCIA Y LA TECNOLOGÍA 87

§ 2. LOS SISTEMAS CIENTÍFICOS Y TÉCNICOS 
COMO SISTEMAS DE ACCIONES INTENCIONALES

Con frecuencia pensamos en el conocimiento científico como un conocimien­
to “puro", desvinculado de los intereses, los valores y las pasiones de los seres 
humanos. Pero los conocimientos científicos no son ajenos a nada de eso. 
Además, la ciencia es mucho más que sólo el conjunto de conocimientos cien­
tíficos. La ciencia es un organismo dinámico [véase Bunge 1996], compuesto 
por prácticas, acciones e instituciones, orientadas hacia el logro de fines, en 
función de deseos, intereses y valores.

Análogamente, tendemos a pensar en la tecnología sólo como un conjunto 
de aparatos e instrumentos, o si acaso también como un conjunto de técnicas. 
Sin embargo, la tecnología es algo mucho más complejo que sólo los conjun­
tos de aparatos y de técnicas.

Como ya adelantamos, una importante concepción actual considera que la 
tecnología está formada por sistemas técnicos que incluyen a las personas y 
los fines que ellas persiguen intencionalmente, al igual que los conocimientos, 
las creencias y los valores que se ponen en juego al operar esos sistemas para 
tratar de obtener las metas deseadas [véase Quintanilla 1989 y 1996].

Puesto que las intenciones, los fines y los valores, además de las acciones 
emprendidas y los resultados que de hecho se obtienen (intencionalmente o no), 
sí son susceptibles de ser juzgados desde un punto de vista moral, los sistemas 
técnicos pueden ser condenables o loables, según los fines que se pretendan 
lograr mediante su aplicación, los resultados que de hecho produzcan y  el tra­
tamiento que den a las personas como agentes morales. Desde esta concepción, 
entonces, la ciencia y la tecnología no son éticamente neutrales.

§ 3. TÉCNICAS, ARTEFACTOS Y SISTEMAS TÉCNICOS

En filosofía de la tecnología suele hacerse una distinción entre técnicas, arte­
factos  y sistemas técnicos. Miguel Ángel Quintanilla [1989, 1996] define es­
tos conceptos de la siguiente manera.

Las técnicas son sistemas de habilidades y reglas que sirven para resolver 
problemas. Las técnicas se inventan, se comunican, se aprenden y se aplican. 
Por ejemplo, podemos hablar de un grabado hecho con la técnica de “punta seca”, 
de técnicas para resolver sistemas de ecuaciones, de técnicas de propaganda para 
ganar el mercado para un cierto producto, o de técnicas de lavado de cerebro 
para eliminar el pensamiento crítico y la disidencia en cierto sistema político.



8 8 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

L os artefactos son  objetos concretos que se  usan al aplicar técn icas y que 
suelen  ser el resultado de las transform aciones de otros objetos concretos. L os 
artefactos se  producen, se  fabrican, se  usan y  se  intercam bian. Todos estam os  
rodeados de artefactos en nuestra vida diaria: te levisores, te léfon os, autobuses, 
com putadoras, aviones.

Pero ni las técn icas ni lo s artefactos existen  al m argen de las personas que 
las aplican o los usan con determinadas intenciones. U na piedra bruta no ha sido  
fabricada por nadie, no es un artefacto, pero puede ser usada com o  m ed io  para 
pulir otra piedra, para rom per una nuez o una cabeza. Cuando algu ien  la usa  
intencionalm ente para transformar un objeto concreto ha producido un artefacto. 
Pero entonces se ha creado un sistem a técnico.

U n sistema técnico consta  de agentes in tencionales (al m en os una persona  
que tiene alguna in tención), de al m enos un fin que los agentes pretenden lo ­
grar (abrir un coco  o intim idar a otra persona), de objetos que los agentes usan  
con  propósitos determ inados (la  piedra que se u tiliza  instrum entalm ente para 
lograr e l fin de pulir otra piedra y  fabricar un cu ch illo ), y  de al m enos un ob je­
to concreto que es transform ado (la piedra que es pulida). El resultado de la 
operación del sistem a técn ico , el objeto que ha sido transform ado in tencional­
m ente por alguna persona, es un artefacto (e l cuch illo).

A l plantearse fines, lo s agentes intencionales lo  hacen  contra un trasfondo  
de creencias y  de valores. A lgu ien  puede querer pulir una piedra porque cree 
que así le  servirá para cortar ciertos frutos. La piedra pulida es a lgo que el agente  
in tencional considera valiosa. L os sistem as técn icos, por tanto, tam bién in vo ­
lucran creencias y  valores.

H oy en día los sistem as técn icos pueden ser m uy com plejos. P en sem os tan 
só lo  en una planta nucleoeléctrica  o en un sistem a de salud preventiva donde  
se u tilicen  vacunas. Estos sistem as, adem ás de ser com plejos de acciones, com ­
prenden con ocim ien tos c ien tífico s, entre m uchos otros elem en tos (de fís ica  
atóm ica en un caso y de b io log ía  en el otro). En estos sistem as están im bricadas 
ind isolub lem ente la cien cia  y la tecnología; por eso  suele  llam árseles sistem as  
tecnocientíficos. Por com odidad  segu irem os hablando de sistem as técn ico s, 
aunque involucren conocim iento científico sofisticado [véase Echeverría 1995].

L os agentes in tencionales que form an parte de un sistem a técn ico  tienen la 
capacidad de representarse conceptualm ente la  realidad sobre la cual desean  
intervenir. L os seres hum anos tienen la  capacidad de abstraer de la realidad  
ciertos aspectos que les interesan, y de construir modelos y  teorías para explicarse 
esos aspectos de la realidad y  para poder intervenir en  e llo s , para m odificarlos  
o para m anipularlos.

L os seres hum anos tam bién son capaces de asignar valores a estados de cosas  
en  el m undo, es decir, de considerar com o buenos o m alos ciertos estados de



LA CIENCIA Y LA TECNOLOGÍA 8 9

cosas o de considerarlos com o deseables o indeseab les. Por ejem plo, lo s  m a­
teriales de construcción que se obtienen m ediante la exp lotación  de un bosque, 
digam os la  madera, pueden ser va liosos para un grupo hum ano. Pero la  com ­
pleta deforestación  de un valle puede ser indeseable.

Todo esto sign ifica  que los seres hum anos son  capaces de tomar decisiones 
y  de prom over la realización  de ciertos estados de cosas en función  de sus re­
presentaciones, intereses, valoraciones, deseos y  preferencias. L os agentes in­
ten cionales tam bién son  capaces de hacer segu im ientos de sus accion es, y  en  
su caso de corregir sus d ecisiones y sus cursos de acción.

L os resultados de la operación de un sistem a técn ico  pueden ser aparatos 
(au tom óviles o av iones de com bate), su cesos (la exp losión  de una bom ba, la 
m uerte de personas), o pueden ser p rocesos dentro de un sistem a (la  paulati­
na recuperación  del estado de salud de un enferm o, la  constante reducción  de 
la in flación  en un sistem a econ óm ico), o m od ificacion es de un sistem a (las al­
teraciones en un sistem a eco ló g ico  por la construcción  de una presa o la  d es­
trucción de un bosque).

N o só lo  los aparatos son artefactos. L os su cesos, lo s procesos o las m od ifi­
cacion es de los sistem as naturales o socia les son  artificiales, tanto com o los  
aparatos, cuando son efecto  de la operación de un sistem a técn ico . La m uerte 
de una persona puede ser natural, debida a una enferm edad que su cuerpo ya  
no puede superar, pero es artificial si resulta de la acción  de alguna persona. 
La destrucción de una ciudad por un terrem oto es natural, pero es artificial si 
es causada por la exp losión  de una bom ba nuclear. En sum a, los artefactos son  
im portantes y  constituyen p iezas necesarias en  la tecn ología . Pero la tecn o lo ­
gía es m ucho m ás que el conjunto de artefactos.

A hora podem os com prender m ejor por qué los problem as é ticos que p lan­
tean la  c ien cia  y  la  tecn o log ía  no se reducen só lo  al u so  p osib le  de los co n o c i­
m ientos o de los artefactos, o a las con secu en cias de la ap licación  de alguna  
técn ica  sino que, puesto que los sistem as técn icos y  los sistem as de producción  
del con ocim ien to  cien tífico  son  sistem as de accion es in tencionales, entonces  
surgen problem as éticos en tom o a las intenciones de los agentes, lo s fines que 
persiguen, lo s  resultados que de hecho  se producen (in tencionalm ente o no), 
así com o en tom o  a los deseos y  lo s valores de eso s agentes.

Por ejem plo, supongam os que una com pañía farm acéutica decide poner a 
prueba en  seres hum anos una droga cu yos efectos se  d escon ocen , sin  advertir 
a los sujetos con quienes se  experim entará de los riesgos que corren y  ocultán­
doles el hecho  de que no se conocen  lo s  efectos que pueda tener la  droga. P o­
dem os juzgar com o inmoral la decisión  de la com pañía farm acéutica, así com o  
las correspondientes acciones de los cien tíficos, porque buscan cierto fin, d i­
gam os com ercializar una droga y obtener b en efic io s econ óm icos, y  para eso



9 0 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

utilizan a las personas simplemente como medios. A dem ás, al ocu ltárseles in ­
form ación pertinente en la situación, las personas en  quienes se  experim enta  
ven coartada su capacidad de tomar una decisión  autónom a, a saber, partici­
par o no en el experim ento por voluntad propia. Pero m ás aún, esas personas 
corren el riesgo  de sufrir a causa de la droga que se les está adm inistrando, sin  
que esté  a su alcance una justificación aceptable para sufrir de esa  manera.

En este caso, el ju ic io  sobre la inm oralidad de la com pañía farm acéutica y  
de los científicos que se prestan para hacer los experim entos se basa en que violan  
tres principios morales:

a) e l principio de origen kantiano que estab lece tratar a las personas s iem ­
pre com o un fin y  nunca com o m edios,

b) e l principio, tam bién de origen kantiano, que indica respetar a las perso­
nas com o  agentes autónom os, es decir, com o sujetos con  una capacidad  de 
realizar acciones con  base en las d ecisiones que tom en e llo s  m ism os sin  enga­
ño ni coacción  de nadie más; y

c) el principio que prohíbe dañar o producir un sufrim iento a una persona  
si no hay alguna razón suficien te que lo justifique.

P odem os suponer una situación análoga en  un contexto de “cien cia  pura” , 
donde el fin no sea  la com ercia lización  de la droga, sino únicam ente obtener  
un conocim iento, d igam os determinar si la droga es efectiva para combatir cierta 
enferm edad. Supongam os que esto se realiza en un laboratorio académ ico, ajeno  
a fines com erciales. En cualquier caso, si las personas en quienes se experim enta  
no son  debidam ente inform adas de los fines que se buscan, de lo s  r iesgos que 
corren y  del hecho de que se desconocen  los posib les efectos y  por consiguiente  
el sufrim iento que puedan causar, entonces siguen siendo usadas só lo  com o m e­
d ios, por lo  cual la d ecis ión  y  las acciones de los c ien tíficos que así actuaran  
serían m oralm ente reprobables.

§ 4 . ¿C O N ST IT U Y E N  U N  PRO BLEM A  ÉTICO  
LA  T R A N SF O R M A C IÓ N , L A  D O M IN A C IÓ N  Y  EL CONTROL?

Las técn icas y  lo s  sistem as técn icos son  creados por los seres hum anos para 
dominar, controlar y  transformar objetos concretos, naturales o  socia les. Este  
es el rasgo distintivo de la tecnología . Pero contra lo  que a v eces se  piensa, esto  
no puede considerarse en general o en abstracto com o un problem a ético .

Por ejem plo, el control de una epidem ia es bueno; el control de la inflación, sin 
d esem pleo  y  sin  m iseria, es bueno. El dom inio y  el control de la fuerza de una



LA CIENCIA Y LA TECNOLOGÍA 91

catarata son buenos si sirven para generar energía eléctrica de una m anera que 
no contam ine el ambiente. Pero el dom inio de un pueblo sobre otro, sojuzgando  
y explotando a las personas del otro pueb lo  es condenable. La transform ación  
de tierras de cultivo em pobrecidas en un cam po de g o lf  en una región de un país 
donde habita una com unidad con cultura tradicional (d igam os un pueblo  ind í­
gena), puede ser bueno si genera em pleos y produce bienestar a la  pob lación  
respetando sus form as de vida, y  si adem ás las m od ificaciones al m edio  no son  
nocivas. Pero la transformación de tierras de cultivo en un cam po de golf, aunque 
aquéllas no se cultiven con  técnicas ni por m edio  de re lacion es soc ia les alta­
m ente productivas en térm inos de una econom ía de m ercado, es m oralm ente  
reprobable si tiene com o consecuencia la disolución de la com unidad tradicional 
contra la voluntad de sus m iem bros.

Matar intencionalm ente a seres hum anos, a anim ales y  destruir b ienes y  s is­
temas ecológ icos son acciones condenables, y  peor cuando se hacen com o m edios 
para dom inar, sojuzgar y explotar a otros seres hum anos, com o en  la  m ayoría  
de las guerras. Pero tam bién hay casos de la operación de sistem as técn icos que 
culm inan con  la m uerte de una persona, donde por lo  m enos m erece la pena  
discutir si el fin es m oralm ente aceptable o condenable, com o en los ca sos de 
eutanasia, entendida com o la ayuda a que mueran con dignidad lo s  enferm os  
incurables en un estado terminal, que experimentan grandes sufrimientos, y  cuyas 
con d ic ion es de v ida son ya  indignas. En estos casos, lo  m en os que pod em os  
decir es que no es obvio  que sea m oralm ente condenable la ap licación  de la 
eutanasia.

Si la m uerte de una persona no es natural, sino buscada por e l enferm o y  
asistida también intencionalmente por alguien más, entonces habrá operado algún  
sistem a técn ico . R ecordem os que el sistem a técn ico  incluye a los agentes in ­
tencionales. En este ejem plo serán el propio enferm o y  a lgu ien  m ás, probable­
m ente un m éd ico  que lo ayuda a morir, tal v ez  m ediante la  adm inistración de 
algún coctel de drogas letales. E stos agentes in tencionales se proponen un fin: 
terminar con  la vida del enferm o (y así con  su sufrim iento). E l sistem a inclu ­
ye  tam bién los m edios que se  utilizan para obtener el fin: el cocte l m ortífero  
(que es un artefacto), así com o ciertas creencias y valores de lo s  agentes inten­
cionales. Por ejem plo, la creencia de que la enferm edad es incurable y  con ti­
nuará deteriorando las con d icion es de v ida del enferm o, la  creencia de que el 
cocte l terminará con la vida y  los sufrim ientos del enferm o, y  el valor de que 
toda persona m erece vivir y  morir dignamente.

A l pensar en situaciones com o las anteriores nos dam os cuenta de que la tesis 
de la neutralidad valorativa — y por tanto ética—  de la c ien cia  y  de la tecn o lo ­
gía tiene una parte de razón, porque no es posible evaluar moralmente la ciencia 
y la tecnología en general o en abstracto. Es decir, no tiene sentido afirmar que



9 2 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

“la ciencia en general es buena”, o  mala, ni que “la tecnología en general es mala”, 
o buena.

S in em bargo, esta con cep ción  fa lla  porque pasa por alto que la tecn o lo g ía  
só lo  fu nciona  m ediante la ap licación  de sistem as técn icos con cretos, donde 
se  persiguen  fin es determ inados que se  consideran  va lio so s , e s  decir, h ay va­
lores involucrados, y  adem ás se utilizan m ed ios esp ec ífico s  para obtener esos  
fines.

La dominación y  el control sobre alguien específico o sobre algo concre­
to sí pu ed en  ser evaluados m oralm ente porque siem pre se realizan  por m edio  
de técn icas y sistem as técn icos particulares, con  propósitos defin idos, con  m e­
dios esp ec ífico s  y  con  con secu en cias observables. L os sistem as técn ico s co n ­
cretos por tanto s í están  sujetos a eva luaciones m orales y  no son  éticam ente  
neutros.

Lo m ism o ocurre en  la ciencia. A unque no tiene sentido juzgarla m oralm ente  
en abstracto (decir, por ejem plo, “la ciencia  en  general es buena — o m ala—  
desde un punto de v ista  m oral”), es im portante entender que la c ien cia  es m u ­
cho m ás que só lo  el conjunto de conocim ien tos científicos. La cien cia  tam bién  
incluye sistem as de accion es de los cien tíficos, en los que se plantean fin es, es  
decir, m etas a alcanzar en  sus proyectos de investigación , y  están involucrados  
valores, y  en  los que deben utilizarse ciertos m edios para obtener e so s  fines. 
En m uchos casos lo s  fines y  lo s  m ed ios, así com o los valores, serán aceptables  
desde un punto de v ista  m oral. Pero hay casos, com o en el ejem plo antes m en­
cionado del experim ento con una droga cu yos efecto s se d escon ocen , donde 
se usa a personas com o instrum entos sin su consentim iento, en  los cuales los  
m ed ios son  reprobables m oralm ente. C asos análogos surgen en  las investiga­
c io n es donde se trabaja con  anim ales y  se les provocan sufrim ientos in n ecesa ­
rios. M ás adelante volverem os sobre este tema.

§ 5. F IN E S, M E D IO S Y  VALO RES E N  C IENC IA
Y  T EC N O L O G ÍA

H em os v isto  que tanto la  c ien cia  com o la tecn o log ía  in clu yen  com p lejos de 
a cc io n es in ten cion a les, en los que lo s  agentes que form an parte de e llo s  se  
proponen alcanzar algunos fines determinados. Para lograr esos fines los agentes 
ponen  e n ju e g o  ciertos medios.



LA CIENCIA Y LA TECNOLOGÍA 9 3

§ 5.1. RESULTADOS NO INTENCIONALES

Cuando los agentes realizan ciertas acciones obtienen resultados efectivos, al­
gunos de los cuales coinciden con los fines perseguidos intencionalmente por 
ellos y otros no. Por ejemplo, uno de los fines al diseñar automóviles con mo­
tor de gasolina pudo haber sido el de contar con medios de transporte más ve­
loces que los de caballos, y no depender de los animales. Pero el transporte con 
motores de gasolina ha tenido también el resultado de contaminar la atmósfe­
ra. Este ha sido un resultado no intencional, pues podemos suponer que nadie 
diseñó los motores de gasolina con el fin explícito de ensuciar el ambiente.

§ 5.2. ELECCIONES RACIONALES

Cuando los agentes deciden poner enjuego medios adecuados para obtener los 
fines que persiguen, suele decirse que han hecho una elección racional Por 
ejemplo, si el fin es determinar la causa de una enfermedad como el sida, es 
racional llevar a cabo una serie de investigaciones, como hacer un seguimien­
to cuidadoso de la evolución de los síntomas de los enfermos, analizar mues­
tras de su sangre, tratar de identificar la presencia de microorganismos cono­
cidos y de otros desconocidos, etc. Éstos parecen ser medios adecuados para 
obtener el fin que se persigue, pues en el pasado seguir esos métodos ha dado 
resultados positivos. Pero en cambio no parece adecuado abrir las entrañas de 
una paloma o consultar una bola de cristal. Mientras la primera línea de inves­
tigación es racional porque los medios parecen adecuados, la segunda es irra­
cional porque los medios son inapropiados.

La decisión acerca de si los medios propuestos para alcanzar un fin deter­
minado son o no son racionales no es algo arbitrario. En el ejemplo anterior, 
se puede determinar que la primera línea de investigación utiliza un medio 
adecuado para su fin, porque existe una larga tradición de investigación bio- 
médica que ha mostrado que ese tipo de medios, es decir, esos métodos de in­
vestigación (hacer un seguimiento cuidadoso de los síntomas, analizar mues­
tras de sangre buscando microorganismos, etc.), han llevado en el pasado a 
resultados exitosos. Es decir, en el pasado han conducido a la meta de encon­
trar los agentes causales de otras enfermedades, mientras que los intentos de 
averiguar la causa de las enfermedades por otros métodos, tales como consul­
tar las cartas o los residuos de una taza de café, no son respaldados por una tra­
dición exitosa [véanse Laudan 1991, Velasco 1997 y el capítulo dos de este li­
bro, “La irracionalidad de desconfiar en la ciencia y de confiar en exceso en ella”].



§ 6. LA RACIONALIDAD DE MEDIOS A FINES

9 4  EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

Estamos ante el concepto llamado racionalidad de medios a fines. Una elec­
ción de medios para alcanzar ciertos fines es racional si esos medios son ade­
cuados para alcanzar esos fines. En este concepto se excluye el problema de 
la elección racional de los fines.

Una importante discusión acerca del concepto de racionalidad siempre ha 
sido la de si los fines pueden elegirse racionalmente, o si la racionalidad se li­
mita a la elección de los medios más adecuados para obtener fines preestable­
cidos, los cuales no son susceptibles de discutirse racionalmente.

Filósofos de la ciencia en tiempos recientes, por ejemplo Larry Laudan, han 
sostenido persuasivamente que en la historia de la ciencia los científicos mu­
chas veces se han comportado racionalmente evaluando sus objetivos y corri­
giéndolos sobre la base de consideraciones racionales [véase el capítulo siete 
de este libro, “Una teoría pluralista de la ciencia y el progreso científico”].

§ 7. LA RACIONALIDAD DE LOS FINES

Un conjunto dado de fines cognitivos puede ser criticado por ejemplo porque 
sus elementos sean incompatibles entre sí o porque es utópico o irrealizable. 
Esto significa que hay constreñimientos racionales acerca de cuáles fines de la 
ciencia son aceptables y cuáles de hecho son aceptados en algún momento. En 
tales casos la elección racional se aplica a los fines, y no sólo a los medios. Lo 
que está enjuego aquí es la racionalidad de los fines.

En muchas ocasiones es posible hacer una evaluación racional de los fines 
que se persiguen. A veces podemos percatamos de que hemos estado persiguien­
do algún objetivo que, después de todo, es irrealizable o muy impráctico, como 
ocurrió con la construcción de globos aerostáticos para el transporte masivo de 
pasajeros a principios del siglo XX. O bien podemos darnos cuenta de que al­
gún fin que perseguimos es incompatible con creencias y valores que conside­
ramos prioritarios. Por ejemplo, podemos querer aviones más veloces, pero si 
nos convencemos de que eso es imposible sin aumentar el gasto de nuestras 
reservas energéticas y la contaminación ambiental, entonces podemos abandonar 
aquel fin por ser incompatible con dos valores importantes para nosotros: el 
ahorro de energía y una menor contaminación atmosférica. En tal caso hemos 
evaluado racionalmente nuestro fin y hemos tomado la decisión racional de 
abandonarlo.

La consideración racional de los fines es muy importante para las evalua­
ciones éticas en la ciencia y la tecnología. Desde ese punto de vista, siempre



LA CIENCIA Y LA TECNOLOGÍA 9 5

debemos analizar si esos fines resultan o no compatibles con valores y princi­
pios que aceptamos como fundamentales desde el punto de vista moral.

También la evaluación de resultados no intencionales es muy importante para 
juzgar las técnicas. En el capítulo seis, “Naturaleza, técnica y ética”, analiza­
remos el caso que se le planteó al premio Nobel de química 1995, Mario Molina, 
quien —en sus palabras— enfrentó “un problema de ética superior”, al perca­
tarse de que ciertos compuestos químicos fabricados industrialmente, es decir, 
ciertos artefactos, ampliamente utilizados en la refrigeración —los clorofluo- 
rocarburos (CFC)—, podrían ser agentes causales del adelgazamiento de la capa 
de ozono en la atmósfera terrestre, a pesar de que el propósito de quienes los 
fabricaban no era ése.





5

EVALUACIÓN DE TECNOLOGÍAS, RACIONALIDAD
Y PROBLEMAS ÉTICOS

§ 1. L A  E VA LUA CIÓ N  D E  LA TECNO LO G ÍA:
D O S D IM E N SIO N E S

H em os v isto  que los problem as éticos que plantea la  tecn o log ía  no se  lim itan  
só lo  al uso p osib le  de los artefactos, sino que surgen en virtud de las in tencio­
nes de los agentes que form an parte de los sistem as técn icos, de sus fines, de­
seos y valores, así com o de los resultados que de hech o obtengan, incluyendo  
lo s resultados no intencionales.

D e  esto se  deriva la necesidad  de evaluar los sistem as técn icos y  de respon­
der la pregunta: ¿tecnología  para qué y  para quiénes? E sto sign ifica  poner al 
frente de la d iscusión  el problem a de los fines y  de los valores en función  de 
los cuales se  genera, se desarrolla y  se aplica un sistem a técn ico . A nte co n se­
cuencias nocivas, por ejem plo el deterioro del am biente com o consecuencia  de 
desech os industriales, o ante fines reprobables, com o los que están im plícitos  
en la  construcción  de arm am entos, debem os plantear preguntas, com o las s i­
gu ientes cuatro que discute el filó so fo  español M anuel Cruz en  un ensayo m ás 
general sobre el problem a de la responsabilidad: ¿quién debe hacerse cargo?, 
¿de qué es responsable?, ¿ante quién es responsable?, y  ¿en nom bre de qué es 
responsable? [véase Cruz 1999],

La evaluación de los sistem as técn icos debe realizarse en  dos n iveles: uno 
interno a cada sistem a y  otro externo. La evaluación interna se concentra en tom o  
al con cepto de eficiencia y  otros conceptos em parentados con  éste, com o fac­
tibilidad, eficacia  y  fiabilidad. La evaluación  externa tiene que ver con  el con ­
texto socia l y  cultural. Se trata de la evaluación y  la deseabilidad de las inno­
vacion es tecn o lóg icas y  del desarrollo tecn o ló g ico  desde la  perspectiva del



9 8 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

contexto socia l am plio al cual afecta la aplicación  de los sistem as técn icos en  
él insertos. D esd e esta perspectiva se analiza el im pacto de la tecn o log ía  en  la 
sociedad y en la cultura. Igualm ente, se analizan los constreñim ientos que desde 
el contexto cultural y  socia l existen  de hecho, así com o los que sería deseab le  
que existieran para el desarrollo y  la innovación tecn ológica , así com o para las 
aplicaciones de la  tecnología .

§ 2. L A  EV A LU A C IÓ N  IN T E R N A  D E  LO S SIST E M A S  
TÉC N ICO S

Eficiencia

La eficiencia técn ica  se refiere a la adecuación de los m ed ios a lo s  fines pro­
puestos. La e fic ien cia  de un sistem a técn ico  se entiende com o la m edida en la 
que co in cid en  los objetivos del sistem a con sus resultados efectivos. U n  siste ­
m a es  m ás efic ien te que otro si obtiene m ás de las m etas propuestas con  m e­
nor derroche, es decir, con  m enos consecu en cias no previstas.

La e fic ien c ia  es una n oc ión  estrecham ente ligada con  la racionalidad de 
medios a fines. C om o v im os antes, esta n oción  se refiere a la e lecc ió n  de los  
m ed ios m ás apropiados para la  obtención  de ciertos fines, pero no  im plica  la  
discu sión  de la  adecuación  o de la  corrección de lo s  fines en cuestión .

U na técn ica  puede considerarse m ás eficiente que otra si m ediante e lla  se 
obtienen los m ism os resultados a un costo menor, o si al m ism o costo  logra más 
y  m ejores resultados. La evaluación  del costo  no debe entenderse únicam ente  
en un sentido económ ico; puede referirse, por ejem plo, al gasto de energía, natural 
o hum ana, o al tiem po necesario  para realizar alguna tarea.

Otros conceptos relacionados con  la efic iencia  y  que se  aplican en la eva­
luación  interna de los sistem as técn icos son, por ejem plo, la factibilidad de un 
sistem a (que pueda realizarse lóg ica  y  m aterialm ente), la eficacia (que logre  
realm ente lo s  fines que se propone alcanzar) o la fiabilidad (que la  e fic ien cia  
sea estable).

§ 3. L A  EV A LU A C IÓ N  E X T E R N A  D E  L A S T EC N O L O G ÍA S

L os sistem as técn icos tam bién deben evaluarse desde un punto de v ista  exter­
no, es decir, desde el punto de vista del contexto donde se  aplicarán y  al cual 
afectarán las consecuencias de su aplicación.



EVALUACIÓN DE TECNOLOGÍAS 9 9

Por ejem plo, con  respecto a la producción de energía eléctrica por m edio  de 
plantas nucleares, desde un punto de vista interno podría calcularse el costo  
económ ico de construir y operar la planta. Con esta inform ación podría hacerse  
una com paración con otras técnicas para producir la m ism a cantidad de ener­
g ía  durante el m ism o periodo.

Pero desde la perspectiva de un contexto más am plio, deben tomarse en cuenta 
las consecuencias en el sistem a econ óm ico  de la inversión de recursos en la 
construcción  y  operación de la planta, las plazas de trabajo que se  crearán o se  
desplazarán, las consecuencias am bientales de su construcción  y  operación, el 
im pacto social y  cultural en la form a de vida de los habitantes de la zona donde 
opere la planta, los r iesgos que im plica su construcción y operación , los b en e­
ficios que traerá, etcétera. D esde este punto de vista, lo  que importa son los seres 
hum anos y  la satisfacción  de sus necesidades y  de sus d eseos leg ítim os.

En sum a, la evaluación externa de un proyecto tecn o lóg ico  debe tom ar en  
cuenta los siguientes aspectos: su costo intrínseco y la disponibilidad de recursos 
para enfrentar en su caso ese  costo; sus p osib les con secu en cias en la estructu­
ra socia l y  cultural, así com o en el entorno natural, y  por consigu ien te el costo  
socia l y  am biental que puede tener su realización  y  operación; el tipo de n ece ­
sidades que puede satisfacer y  la prioridad que la sociedad en cuestión les asigna  
a éstas para su satisfacción.

El desarrollo tecn o lóg ico  depende de decisiones hum anas, las cuales se  rea­
lizan  a la luz de con cep cion es — la m ayoría de las v eces im plícitas—  sobre la  
naturaleza hum ana, lo s deseos y  las necesidades de las personas, así com o de 
las m aneras de lograr una vida buena y  fe liz . E l desarrollo tecn o ló g ico  puede  
favorecer la realización  de intereses generales auténticos de las com unidades 
hum anas, por ejem plo obtener energía lim pia para una pob lación , o puede ir 
en contra de e llo s y  prom over intereses particulares de só lo  ciertos grupos (por 
ejem plo ganancias de una sola em presa) o só lo  ciertas n acion es (por ejem plo  
de las n acion es industrializadas frente a las naciones pobres).

La evaluación  externa de la tecnología  y  del desarrollo tecn o ló g ico , desde  
un punto de v ista  m oral, ex ig e  que se desarrollen m od elo s de prev isión  del 
im pacto en el am biente y en la sociedad, y  que se establezcan cau ces adecua­
dos para una m ayor participación en la evaluación de los propios usuarios de 
tecnología .

El im pacto de las tecnologías m odernas ha sido indudablem ente m uy fuer­
te, y  puede alterar la identidad socia l y  cultural de las com unidades que e lab o­
ran o importan tecnologías sin evaluar adecuadamente su uso y  las consecuencias 
de su aplicación .

Por esto es indispensable que se diseñen y apliquen m ecan ism os de evalua­
c ión  externa de tecn o log ías, lo s cuales perm itan im pulsar, o en  su caso dete­



100 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

ner —o modificar— la realización de proyectos tecnológicos, sobre todo cuando 
éstos puedan afectar el desarrollo económico, social y cultural de la sociedad 
que pretende elaborarlos o importarlos y utilizarlos.

§ 4. EL CONCEPTO DE EFICIENCIA TECNICA Y EL PAPEL 
DE LAS COMUNIDADES DE USUARIOS

Las comunidades de usuarios también cumplen un papel fundamental en la 
evaluación interna de tecnologías, por ejemplo en relación con la aplicación de 
conceptos como el de eficiencia. Veamos por qué.

Llamemos O al conjunto de los objetivos o fines que pretenden obtener los 
agentes que operan determinado sistema técnico. Llamemos R al conjunto de 
resultados, es decir, de sucesos que de hecho se obtienen cuando ha operado 
el sistema en cuestión. Obviamente, puede haber muchos resultados no buscados 
intencionalmente como consecuencia de la operación del sistema, por lo que 
los conjuntos O y R no  necesariamente coincidirán, aunque generalmente ten­
drán una intersección importante.

Recordemos que el concepto de “eficiencia” de un sistema técnico, como 
lo ha definido Miguel Ángel Quintanilla, se entiende en términos del grado de 
ajuste entre los fines deseados y los resultados de hecho obtenidos cuando ha 
operado el sistema. Suponiendo que los conjuntos O y R tienen una cardinalidad 
definida, es decir, que es posible contar sus elementos, la eficiencia técnica del 
sistema A se define entonces como:

r ,A)-_ ¡ O r t R j  
E(A) J O u RJ

donde E (A) es la eficiencia de una acción o de un sistema de acciones A, con 
un conjunto de fines O y resultados efectivos R.

El valor de E (A) estará dentro del intervalo [0,1], es decir, será un número 
entre el cero y el uno. Si los fines y los resultados no tienen nada en común, o 
sea si la intersección de los conjuntos O y  Res  vacía (O n R  = 0 ), entonces la 
eficiencia del sistema de acción será nula: E (A) será igual a cero.

Un sistema será máximamente eficiente s iE (A) = l , o  sea, si O n R  = O u  
R = O = R, esto es, si todos los fines deseados están incluidos en el conjunto 
de resultados y no hay consecuencias imprevistas dignas de tomarse en cuenta.

La efectividad o eficacia se define como el grado en el que el conjunto O 
de fines propuestos está incluido en el conjunto R de resultados que se obtie­
nen de hecho.



EVALUACIÓN DE TECNOLOGÍAS 101

Si O czR, es decir, si se obtienen todos los fines buscados (aunque haya otros 
resultados no in tencionales), e l sistem a es m áxim am ente eficaz o efectivo.

U n sistem a puede ser eficaz, pero no eficiente. D e  hecho , puede ser m áx i­
m am ente e ficaz , pero m uy in eficien te. Por ejem p lo , si logra tod os lo s  fines  
propuestos (es m áxim am ente eficaz) pero tiene m uchas con secu en cias no pre­
vistas, que son  adem ás m uy costosas en térm inos econ óm icos y de otros pará­
m etros que quienes evalúan juzgan  va liosos. Por ejem plo, elim inar una plaga  
con un insecticida que m ate toda la  flora y fauna de un bosque.

U n  sistem a m áxim am ente eficaz y  m áxim am ente efic ien te.
Se logran todas las m etas deseadas y no hay ningún resultado no buscado.

R =  O

O c R

U n  sistem a eficaz pero m uy ineficiente.
Se logran todas las m etas, pero hay m uchos resultados indeseados.



D e acuerdo con  lo  anterior, una de las condiciones para elaborar sistem as  
técnicos eficientes es que los agentes intencionales que forman parte de él tengan  
conocim ientos adecuados — tanto científicos com o propiam ente técn icos—  del 
sistem a m aterial y  de los procesos causales que pueden dar lugar a lo s  fines 
propuestos. R equieren tam bién conocim ientos de las circunstancias en las que 
se ejecutarán las accion es pertinentes e, idealm ente, con ocim ien to  del m ayor 
núm ero p osib le  de con secuencias relevantes de la operación del sistem a.

Esta idea de efic ien cia  tecn o lóg ica  supone que las m etas y  los resultados de 
hecho de la operación del sistem a pueden a la larga m edirse de m anera objeti­
va, independientem ente de las creencias y  m otivos de los agentes in tenciona­
les cuyas m etas y  propósitos son  parte integral del sistem a. Esto quiere decir  
que se  supone la posib ilid ad  de identificar y describir los conjuntos de objeti­
vos de los agentes y  de resultados pertinentes de la operación del sistem a, aunque 
se con ced e que puede haber diferentes apreciaciones y evaluaciones de am bos 
conjuntos (m etas y resultados), según diferentes puntos de vista de observadores 
y de usuarios. Es decir, lo s m ism os resultados pueden ser va lio sos para a lgu ­
nos grupos o individuos, pero no para otros.

Pero esta concep ción  enfrenta una seria dificultad. M ientras que el conjun­
to O de m etas o de objetivos puede identificarse inequívocam ente una v ez  que 
ha quedado estab lecid o  el conjunto de agentes in tencionales, e l conjunto R de 
resultados no  puede identificarse de la m ism a manera inequívoca. El conjunto  
de resultados pertinentes que de hecho se producen no depende únicam ente de 
los agentes in tencionales que diseñan o que operan el sistem a técn ico  y  de la 
interpretación que e llo s  hagan de la situación.

El problem a es que para medir la eficiencia de un sistem a es necesario haberlo 
identificado previam ente, incluyendo la determ inación del conjunto de resu l­
tados de hecho (R). Pero la identificación de este conjunto dependerá de la manera 
en la que se identifique el sistem a técn ico  en cuestión  así com o su am biente, y  
esto  variará de acuerdo con  lo s  intereses de d iferentes grupos y sus diversos 
puntos de vista, pues m uy probablem ente apliquen diferentes criterios de iden­
tidad para el conjunto R. Y  el problem a es que no existe una única manera leg íti­
m a de establecer eso s criterios. Por consigu iente no hay una ún ica y  legítim a  
manera de fijar la identidad del conjunto de resultados de hecho (R). La eficiencia, 
en tonces, es relativa a lo s criterios que se  usen para determ inar el conjunto de 
resultados R.

Por ejem plo, la efic ien cia  de un nuevo diseño de autom óvil podrá m edirse  
y  determ inarse de acuerdo con  los propósitos que se plantean los tecn ó logos  
que los diseñan, digam os en térm inos de alcanzar m ayores velocid ad es en  au­
topistas, con  m enor consum o de gasolina y  m enor contam inación am biental por 
parte de los gases em itidos por el motor. Pero quizá la mayor velocidad que puede

1 0 2  EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN



EVALUACIÓN DE TECNOLOGÍAS 103

alcanzar el autom óvil dé lugar a un increm ento en los accidentes y  en el con ­
secu ente núm ero de heridos y m uertos en las carreteras. ¿C onsiderarían los  
ingen ieros que diseñaron el veh ícu lo  estos datos com o con secu en cias no pre­
vistas para m edir la efic ien cia  del coche? Lo m enos que p od em os decir es que 
es un asunto controvertible. En el siguiente capítulo, “Naturaleza, técnica y ética”, 
ilustrarem os de nuevo este problem a al hablar de las con secu en cias del uso de 
clorofluorocarburos (CFC) en lo s  refrigeradores y  en  latas de aerosol, que tu­
vieron com o consecuencia  no prevista el adelgazam iento de la capa de ozono. 
Incluir o no esta consecu en cia  para determinar la efic ien cia  de lo s  sistem as de 
refrigeración en los que se usaron CFC es, de nuevo, por lo  m enos un asunto que 
depende de los criterios aplicados, y  éstos no son  ún icos ni tienen una objeti­
vidad absoluta.

El corolario de todo esto es que la e fic ien cia  no puede considerarse com o  
una propiedad intrínseca y absolutam ente objetiva de los sistem as técn icos.

E ste problem a puede analizarse m ás a fondo desde d iferentes perspectivas 
filo só ficas. U na de ellas es metafísica, es decir, tiene que ver con  lo s  prob le­
m as de identidad y de la naturaleza de los objetos que entran en ju eg o  para de­
terminar la  efic ien cia  de los sistem as, por ejem plo, de los conjuntos de fines y 
de resultados. D esd e cierto punto de vista, la identidad del conjunto R, y  por 
lo  tanto de todo el sistem a técn ico  en  cuestión , depende de los recursos co n ­
ceptuales d isponib les para quienes hacen la  evaluación  de la efic ien cia  del s is ­
tem a. El argum ento puede elaborarse y  fundam entarse en térm inos de la  p o s i­
ción  m etafísica conocida com o “realism o interno” que se  discute en el capítulo  
nueve, “C onstructivism o, relativism o y pluralism o” .

Pero incluso  si se descarta esta línea de argum entación m etafísica , subsiste  
un problem a puramente ep istem ológico . A  saber, que norm alm ente será im p o­
sib le  conocer todas las consecuencias de la operación de un sistem a técn ico  A, 
debido a lim itaciones hum anas. A sí, siem pre será n ecesario  elegir cuáles con ­
secuencias se consideran pertinentes para evaluar la eficiencia del sistem a técnico. 
Pero la  determ inación de cuáles consecuencias son  relevantes será un asunto 
controvertible; dependerá de los d iferentes intereses y  puntos de vista.

V eam os todavía otro ejem plo. Durante un largo periodo la  contam inación  
am biental no pareció una consecuencia  pertinente de la  exp lotación  del petró­
leo  y  del uso de los motores de com bustión interna. Parte de la  controversia entre 
com pañías petroleras y organizaciones eco log istas , com o la que han protago­
nizado la com pañía Shell y  la organización G reenpeace con respecto a form as 
de desechar plataform as de petróleo, se basa en que cada una de las partes re­
curre a criterios distintos para delim itar el conjunto R de con secu en cias perti­
nentes.



Un elemento básico de estas controversias gira en tomo a la adopción o no 
del llamado “principio de precaución”, es decir, el principio que establece que 
es suficiente contar con “evidencia razonable”, aunque no sea contundente, de 
que ciertas acciones especificas producirán o están provocando un daño al 
ambiente, para prohibir la ejecución de tales acciones. Un problema crucial aquí 
por supuesto es el de la forma o los criterios para identificar las consecuencias 
pertinentes de la operación del sistema.

La conclusión es que la eficiencia de un sistema técnico no es independiente 
de los recursos y los criterios de quienes miden la eficiencia e identifican los 
conjuntos pertinentes. Pero esto no quiere decir que la eficiencia sea algo sub­
jetivo. La eficiencia es objetiva, pues no depende de valores y creencias sub­
jetivas. También es objetiva en el sentido de que una vez que los fines propuestos 
quedan establecidos por los agentes intencionales que componen el sistema, y 
una vez que el conjunto de resultados R queda determinado intersubjetivamente 
entre quienes evaluarán la eficiencia del sistema, entonces se desprende un valor 
de la eficiencia que no depende de las evaluaciones subjetivas que los agentes o 
los observadores hagan de las consecuencias (por ejemplo que les gusten o no).

Podemos concluir, así, que al igual que la racionalidad instrumental, la efi­
ciencia depende de los agentes y depende de los contextos, es relativa a ellos, 
pero esto no equivale a que sea subjetiva. ^

La eficiencia no depende sólo de los fines de los agentes intencionales que 
forman parte del sistema tecnológico cuya eficiencia se está evaluando; tam­
poco sólo de la adecuación de los medios para obtener esos fines. La eficien­
cia depende también del conjunto de resultados (R), cuya identidad a la vez 
depende de los criterios que se apliquen por quienes hacen la evaluación. La 
cuestión es que hay más de una manera legítima de establecer esos criterios. 
Éste es el tipo de problemas que hablan característicamente de un pluralismo 
en la ciencia y en la tecnología, sobre lo cual profundizaremos en la tercera parte 
de este libro.

§ 5. EL PROGRESO TECNOLÓGICO

Para concluir este capítulo, subrayemos que el problema recién mencionado 
apunta a ciertas restricciones del concepto de eficiencia técnica y del papel que 
puede desempeñar dentro de la filosofía de la tecnología, por ejemplo, con res­
pecto a la caracterización del progreso tecnológico. Algunas ideas sobre el pro­
greso son compatibles con este concepto de eficiencia, pero otras no. El con­
cepto puede utilizarse para proponer algún criterio de progreso, pero no un criterio 
de progreso absoluto.

1 0 4  EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN



EVALUACIÓN DE TECNOLOGÍAS 1 0 5

D ado un conjunto de objetivos O y un conjunto de resultados R, puede d e­
terminarse si una sucesión de cam bios tecnológicos es progresiva o no, con  base  
en el concepto propuesto de eficiencia . Pero la m ism a su cesión  de cam bios en  
un sistem a tecn o ló g ico  puede ser ordenada de m aneras d iferentes según  los 
criterios que se usen  para identificar al conjunto R.

Es p osib le  hacer una evaluación del progreso, pero únicam ente en  relación  
con un conjunto dado de m etas in tencionales de lo s  agentes que form an parte 
del sistem a, m ás algunos criterios para identificar los resu ltados, lo s cuales  
dependen de los intereses y  del punto de vista de quienes hacen la evaluación . 
D e este m odo, só lo  podem os ordenar parcialm ente las su cesion es de cam bios  
en  un sistem a técn ico , o de cam bios de un sistem a a otro que persigan fines  
sem ejantes. Pero no hay ningún criterio absoluto de e fic ien cia  por encim a de 
lo s puntos de v ista  y  lo s intereses, en cu yos térm inos pudiera estab lecerse a l­
gún criterio absoluto de progreso técn ico  que perm itiera determ inar un orden  
único de las su cesion es de cam bios dentro de un sistem a, o de las su cesion es  
de sistem as diferentes.

Por ejem plo, podem os considerar que ha habido progreso en el d iseño de 
autom óviles en relación con la meta de producir autom óviles m ás veloces. Pero 
si nuestro valor prioritario es la preservación del am biente y  que no haya con ­
tam inación  por la em isión  de gases de lo s  m otores de gaso lin a , en ton ces el 
progreso sería que ya no hubiera coch es con m otores de gaso lina  sino, d iga­
m os, con  m otores eléctricos, aunque fueran m enos veloces.

Pero esto no debería sorprendemos. El progreso, incluso en las ciencias duras, 
puede evaluarse só lo  sobre la base de un conjunto dado de valores y  de fines 
propuestos. N o  ex iste  ningún punto de vista desde “el ojo de D io s” para eva­
luar el progreso, que fuera trascendente a los puntos de vista e intereses de grupos 
hum anos. Tam poco existe un criterio absoluto o una m eta absoluta hacia la cual 
converjan las teorías científicas. N i siquiera la verdad desem peña ese papel, com o  
lo sugiere la  perenne disputa entre “realistas” y  “antirrealistas”, tal y  com o lo  
discutirem os en los tres últim os capítu los del libro. N i la  verdad — o sus su ce ­
dáneos, com o la “verosim ilitud”—  pueden tom arse com o lo s  ú n icos criterios 
universalm ente aceptados para evaluar el progreso científico . N o  debe sorpren­
dem os entonces que esto ocurra con m ayor razón en  la tecn o log ía , un cam po  
que ex iste  únicam ente en virtud de la enorm e variedad de valores, m etas, in­
tereses, aspiraciones e interpretaciones de los seres hum anos. Poder estab le­
cer sucesiones de sistem as técn icos parcialm ente ordenados con  respecto a una 
m ayor efic ien cia , ofreciendo así un criterio parcial de progreso, en op osic ión  
a uno abso lu to , es lo  m ás que pod em os tener, y  es lo  m ás objetivo  a lo  que 
podem os aspirar. Pero esto es m ucho m ás de lo  que hubiéram os podido esp e­
rar a prim era vista.



1 0 6 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

M ás aún, aunque no es fácil, no hay razón para suponer que las personas que 
aplican diferentes criterios para evaluar la efic iencia  de un sistem a no puedan  
discutir racionalm ente entre sí y, en su caso, m odificar su punto de v ista  y  al­
canzar acuerdos sobre criterios aceptados en com ún para determinar el conjunto 
de resultados de hecho de la ap licación  de un sistem a técn ico  (el conjunto R), 
en circunstancias específicas, por ejem plo, para evaluar el daño am biental que 
produce una central nucleoeléctrica. Ésta es una de las metas que deberían buscar 
las controversias en cu estiones tecn ológ icas. E l acuerdo que así se lograra, sin  
em bargo, no debería pensarse com o absoluto, perenne e inm utable. E l acuerdo 
alcanzado y  los criterios acordados pueden ser desafiados en cualquier m om ento, 
pero no hay nada terrible en eso . S i el desafío se basa en razones, entonces lo  
racional es exam inarlas y  evaluarlas. Todo esto debe ser bienvenido, ya que ésa  
es la mejor manera com o cambian e incluso progresan el conocim iento, la ciencia, 
la  tecn o log ía , la m oral y  la  sociedad  en  su conjunto.



NATURALEZA, TÉCNICA Y ÉTICA

§ 1. D A Ñ O S  JU STIFICA BLES

H em os v isto  que los sistem as técn icos concretos sí están sujetos a eva lu acio ­
nes m orales y  no son éticam ente neutros. H em os sugerido tam bién que no todo  
sistem a técn ico  que produzca daños a personas, a sus b ien es o al m ed io  am ­
biente es moralmente condenable, porque hay situaciones en  las cuales se puede 
justificar la  rea lización  de accion es o la  operación  de sistem as técn ico s que 
produzcan algún daño. U na operación  quirúrgica donde se  m utila parte de un 
cuerpo produce un daño, pero es aceptable cuando es  necesaria  para preser­
var o restaurar la salud o incluso  salvar la v id a  del enferm o.

§ 2. C O N D IC IO N E S PARA L A  A C EPTA BILID A D  D E  D A Ñ O S

Es p osib le  sugerir algunas cond iciones para aceptar m oralm ente una acción  y 
la operación de un sistem a técn ico  aunque produzca algún daño a una perso­
na, a un grupo de personas o a la naturaleza (por ejem plo a anim ales o al am ­
biente). Tales con d icion es podrían ser las siguientes:

a) Que los fines que se persiguen sean m oralm ente aceptables para quienes  
operan e l sistem a y para quienes serán afectados por su operación  y  por sus 
consecuencias.

b) Que esté bien  fundada la creencia, para quienes operarán el sistem a téc­
n ico  y  para quienes serán afectados por su operación y por sus con secuencias, 
de que los m ed ios que se usarán son  adecuados para obtener los fines que se  
buscan.



1 0 8 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

c) Que los medios que se usarán sean aceptables moralmente para quienes 
operarán el sistema y para quienes serán afectados por la operación del siste­
ma y por sus consecuencias.

d) Que no haya ninguna opción viable que permita obtener los mismos fi­
nes sin producir daños equivalentes.

e) Que los fines sean deseables para quienes operarán el sistema y para quienes 
sufrirán las consecuencias, aunque se produzcan esos daños.

Las condiciones a-e podrían plantearse en principio como un criterio para 
aceptar moralmente la operación de un sistema técnico, aunque produzca da­
ños. Es decir, las cinco condiciones serían conjuntamente suficientes e indivi­
dualmente necesarias para aceptar la operación del sistema técnico en cuestión. 
Esto significaría que sería suficiente que se cumplieran las cinco condiciones 
para aceptar la operación del sistema técnico, aunque produzca cierto daño, y 
que si alguien sostiene que la operación de cierto sistema es moralmente acep­
table, tendríamos que comprobar que se cumple cada una de las condiciones.

Así, por ejemplo, supongamos que un médico propone una intervención 
quirúrgica que él sabe que no es necesaria para curar a un enfermo o para sal­
var su vida, o que es inútil para esos mismos fines, digamos porque el enfer­
mo se encuentra en estado terminal y no sanará de ninguna manera. Aplican­
do el criterio anterior, podríamos concluir que el médico actúa inmoralmente, 
pues no se cumple la condición b.

§ 3. INDETERMINACIÓN DE LAS CONSECUENCIAS 
DE LAS INNOVACIONES TECNOLÓGICAS

En las condiciones a-e se asumen sin embargo dos supuestos que conviene hacer 
explícitos, y que hacen patente las limitaciones de esta propuesta:

1) Por un lado, se supone que todos los daños que producirá el sistema téc­
nico son previsibles.

2) Por otra parte, se supone que hay algún criterio compartido por quienes 
operarán el sistema y por quienes serán afectados por su operación, para deci­
dir cuándo los medios son aceptables y cuándo el fin es deseable, a pesar de 
que su obtención suponga daños (previsibles).

Esto es lo que ocurre en el caso de la intervención quirúrgica. Se daña o mutila 
al cuerpo, pero el médico y el paciente conocen las consecuencias, y el paciente 
está dispuesto a asumirlas con tal de obtener el beneficio final: la curación.



NATURALEZA, TÉCN ICA Y ÉTICA 1 0 9

El problem a es que estos dos supuestos raramente se cum plen en la vida real. 
C om o ya hem os subrayado antes, en la m ayoría de las situaciones en las que 
operan sistem as técn icos, y  sobre todo cuando se trata de innovaciones tecn o ­
lóg icas, no es p osib le  predecir todas las consecuencias en las personas, las c o ­
munidades, sus bienes o en el ambiente. En muchas ocasiones se producen daños 
que son resultados no intencionales de la operación del sistem a técn ico en cu es­
tión, lo s cuales eran m uy d ifíc iles de prever desde el principio.

Esto es típ ico  en la tecnología . La gran m ayoría de las d ec is io n es tecn o ló ­
g icas que pueden tener un fuerte im pacto socia l o am biental deben tom arse en 
contextos de incertidum bre, donde a lo  m ás hay bases razonables para creer 
que habrá o que no habrá efecto s negativos, pero norm alm ente no pueden to ­
marse sobre la base de razones incontrovertibles para todo aquel que tenga acceso  
a la  inform ación y a los con ocim ien tos pertinentes, com o se ex ig e  a lo s co n o ­
cim ientos científicos. Estas últimas son las razones que, por ejem plo, Luis Villoro 
llam a razones objetivamente suficientes:

Que una razón sea objetivamente suficiente implica que pueda ser sometida a prue­
ba por cualquiera y resista, que no pueda ser revocada por los argum entos o contra­
ejemplos que pudieran enfrentársele, en suma, que sea válida para cualquier sujeto 
dotado de razón [Villoro 1982, p. 138].

El segundo problem a es que hay casos donde existen intereses opuestos entre 
quienes desean aplicar el sistem a y  quienes serán afectados por él y  juzgan  sus 
consecuencias. En estos casos no existe un criterio com partido, y  no se  puede  
esperar un con senso  entre todas las partes acerca de si e l daño está justificado.

En un extrem o de este segundo tipo están las situacion es de intereses irre­
con ciliab les. Por ejem plo, entre organizaciones eco log ista s , cuyo  interés es la 
preservación del am biente, e industrias petroleras, cu yo  interés prim ordial es 
el b en efic io  econ óm ico . En estas situaciones, a la vez , habrá casos en donde 
será p osib le  todavía establecer una com unicación  racional entre las partes in­
volucradas y llegar a acuerdos parcialm ente satisfactorios para cada una; pero 
habrá otros casos en los que será im posible un acuerdo racional entre las partes.

¿Q ué hacer en ton ces frente a las in n ovacion es tecn o ló g ica s?  ¿C onviene  
adoptar un princip io conservador que estab lezca  que dado que lo s  resultados  
finales de una innovación dependen de m uchos factores que no son predecibles, 
y p uesto  que de h echo  norm alm ente es im p osib le  predecir todas las c o n se ­
cu en cias de la ap licación  de casi cualquier tecn o lo g ía  interesante, en tonces  
m ás va le  prohibir las in novaciones?

Sería d ifícil justificar éticam ente un principio conservador así. Pero adem ás 
sería inútil en la práctica, pues en un m undo com o el nuestro no  habría m ane­



1 1 0 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

ra de detener de hecho las innovaciones tecn o lóg icas y su proliferación . Por 
ejem plo, frente al reclam o de prohibir experim entos de clon ación  con  gen es  
hum anos, suele  responderse que si no se perm iten en laboratorios reconocidos  
y donde pueda tenerse control de lo que hacen, de todos m odos se  hará en  la­
boratorios clandestinos fuera de controles institucionales.

Si no querem os ser conservadores en exceso  prohibiendo prácticam ente toda  
in novación  tecn o lóg ica , ¿queda tan só lo  la op ción  de aceptar el desarrollo y  
la ap licación  de todo tipo de innovación  tecn ológ ica , y  só lo  sobre la m archa 
corregir los resultados indeseables? Tam poco esta opción , en e l otro extrem o, 
parece ser aceptable. La hum anidad ya  ha recibido varias lecc ion es por no te­
ner controles adecuados, com o ocurrió con  los desperd icios nucleares, y  de­
bería aprender de eso.

En efecto , aun suponiendo que la energía nuclear só lo  se hubiera utilizado  
para fines no v io len tos, los desechos de los prim eros años de la era nuclear se 
m anejaron de acuerdo con  estándares que ahora se  reconocen  com o inadecua­
dos, produciendo e l gravísim o problem a de una acum ulación  de desperd icios  
nucleares que es inaceptable para las normas actuales. Esto sugiere que si b ien  
no es aplicable un princip io que exija conocer con  razones objetivam ente su­
fic ien tes las consecuencias de las innovaciones tecn o lóg icas para proceder a 
su aplicación , tam poco podem os permitir la aplicación  indiscrim inada y  la  pro­
liferación  de todo tipo de tecn o log ía  sin control alguno.

¿Hay algún punto interm edio entre un principio conservador que prohíba las 
innovaciones tecn o lóg icas y  la inm oderada aceptación de toda tecn o log ía , que 
perm ita orientar la  tom a de d ecision es y las acciones frente a las innovacion es  
tecnológicas?

A nte este tipo de problem as se  ha propuesto el llam ado “princip io de pre­
cau ción ”, al que ya aludim os antes, para establecer un v ín cu lo  entre la ciencia  
y la tom a de d ecis ion es con respecto a la aplicación  de cierto tipo de tecn o lo ­
gías. M uchas organizaciones eco log istas defienden este principio, ya  que e s ­
tab lece que se tom en m edidas preventivas cuando existan  b ases razonables, 
aunque no sean concluyentes, para creer que la  introducción de sustancias o de 
energía en el am biente puede resultar peligrosa para anim ales, para seres hu­
m anos o para el ecosistem a en general. E l principio prohíbe por ejem plo que 
se arrojen al ambiente desechos industriales si existe una base razonable, aunque 
no se tenga evidencia contundente, para creer que existen relaciones causa­
les entre los desechos y  los daños.

Pero si b ien  este principio parece racional, su aplicación  de cualquier m a­
nera queda sujeta a una controversia, pues en  general no hay criterios ún icos, 
aceptables para todos los interesados, para determinar cuándo existen esas “bases



NATURALEZA, TÉCNICA Y ÉTICA 111

razonables” para sospechar que hay alguna relación causal entre ciertas acciones 
y cierto fenómeno (considerado perjudicial).

Cuando se trata de aplicar innovaciones tecnológicas, por razones políticas 
y económicas, las empresas y los gobiernos suelen establecer condiciones más 
difíciles de satisfacer para aceptar que hay bases razonables para creer que esas 
innovaciones son causalmente responsables de ciertos efectos negativos.

La situación se complica aún más, porque en los contextos tecnológicos las 
decisiones no están sólo en manos de expertos. Las decisiones tecnológicas son 
mucho más complejas: ciertamente intervienen grupos de expertos que pueden 
decidir acerca de la factibilidad o de la eficiencia de una técnica, pero las de­
cisiones sobre aplicaciones tecnológicas en gran medida las toman grupos de 
empresarios o funcionarios del Estado de acuerdo con intereses muy diversos. 
Las diferencias y las confrontaciones de intereses hacen que sea muy difícil llegar 
a acuerdos acerca de lo que cuenta como “bases razonables”.

Por ejemplo, la compañía petrolera transnacional Shell había tomado en 1996 
la decisión de hundir en el Mar del Norte una plataforma petrolera. Su deci­
sión obedecía a razones e intereses económicos, y el hundimiento era la for­
ma más barata de deshacerse de la plataforma. Es decir, de acuerdo con una pura 
racionalidad de medios a fines, la decisión de la Shell era racional. Pero no estaba 
a discusión el fin (deshacerse de la plataforma), es decir, no se estaba aplican­
do una racionalidad de fines.

En cambio, ciertos grupos ecologistas alegaban que era necesario discutir 
el fin, el cual de hecho era condenable, pues el hundimiento de la plataforma 
produciría un daño irreparable al medio. Era necesario entonces abandonar el 
fin de hundir la plataforma y buscar formas alternativas y más seguras de des­
hacerse de ella.

Al no existir evidencia concluyente, aceptable universalmente, que permi­
tiera determinar de modo contundente los daños al medio, los ecologistas ale­
gaban que se trataba de un caso típico en el que debía prevalecer el principio 
de precaución. La Shell, en cambio, alegaba que sólo podría tomar el curso de 
acción sugerido por los ecologistas si se demostraba contundentemente la re­
lación causal entre su acción (el hundimiento de la plataforma) y el daño al 
ambiente.

El proyecto se suspendió en el verano de 1996 por las acciones de grupos 
ecologistas, y en virtud de su continua presión, la Shell anunció en enero de 
1998 que abandonaba el proyecto del hundimiento y estudiaría formas alter­
nativas de deshacerse de esos desperdicios.

Sobre este tipo de confrontaciones y controversias hay quienes hablan de 
que se trata de “racionalidades” diferentes. Podría aceptarse esta manera de hablar 
si lo que se quiere decir es que en un caso, la compañía petrolera, por ejem-



112 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

pío, sólo aplica la racionalidad de medios a fines, mientras que en el otro, la 
organización ecologista aplica la racionalidad de fines. Pero más allá de eso, 
esta manera de hablar subraya que hay intereses contrapuestos. Los diferen­
tes intereses llevarán a tomar decisiones distintas aunque los hechos a los que 
se refieran las partes en conflicto sean los mismos; en el ejemplo, el hundimiento 
de una plataforma petrolera.

Por lo general las decisiones de producir masivamente y de introducir al 
mercado cierta tecnología y sus productos corresponde a las empresas o a los 
gobiernos. Y corresponde a los gobiernos permitir o prohibir la aplicación o 
difusión de tecnologías específicas. Pero la deseabilidad de los sistemas téc­
nicos, y sobre todo la evaluación de las consecuencias de su aplicación, nunca 
es una cuestión que ataña sólo a expertos, ni sólo a empresas, ni sólo a gobier­
nos, sino que siempre involucran a amplios sectores sociales, cuando no a la 
humanidad entera (sin exagerar, por ejemplo, en lo que afecta al ambiente).

Las decisiones tecnológicas no son asépticas ni están libres de intereses 
(económicos, políticos, ideológicos). La toma de decisiones en tecnología nor­
malmente está contaminada de uno o varios de esos factores. Por esto, las con­
clusiones muy difícilmente serán aceptadas de manera unánime.

¿Significa eso que no puede haber decisiones racionales? No. Por una par­
te, significa que si analizamos la situación sólo en términos de una racionali­
dad de medios a fines, la elección racional dependerá de los intereses y valo­
res de las partes.

Pero queda todavía la posibilidad de discutir racionalmente los fines, aun­
que no existe un conjunto fijo de reglas que pudieran aplicarse de manera au­
tomática para obtener una conclusión única con validez universal. Esto quiere 
decir que no existen algoritmos de racionalidad, es decir, conjuntos de reglas 
que puedan seguirse automáticamente, para las decisiones en relación con los 
fines cuando el sistema técnico en cuestión se analiza en el contexto amplio de 
la sociedad y el ambiente que serán afectados por su aplicación.

No debe sorprender que esto ocurra en la tecnología, pues incluso con res­
pecto a la ciencia hace tiempo que se abandonó la idea de que la racionalidad 
científica es algorítmica y debe conducir siempre a una única respuesta posi­
ble. La filosofía de la ciencia y de la tecnología ha dejado claro ya desde hace 
tiempo que la ciencia y la tecnología carecen de las bases de certeza absoluta 
que se creía que tenían incluso hasta hace pocos años [véanse Olivé (comp.) 
1995 y la parte tercera de este libro].

Pero aunque no haya certezas incorregibles ni algoritmos para la toma de 
decisiones, y aunque constantemente en la ciencia y en la tecnología se enfrenten 
diferentes puntos de vista en función de diversos intereses, eso no significa que



NATURALEZA, TÉCNICA Y ÉTICA 1 1 3

no haya vías de discusión para llegar a acuerdos racionales ni que sea imposi­
ble actuar racionalmente.

Contra lo que a veces se piensa, las controversias se establecen sobre la base 
del reconocimiento del interlocutor como un agente racional, aunque por su­
puesto se discrepe de él en la cuestión sujeta a debate, y aunque no se esté de 
acuerdo con él en todos los presupuestos. Pero en las controversias las partes 
ofrecen razones que deben ser evaluadas por los otros, y son finalmente for­
mas racionales de buscar acuerdos y por eso deben ser bienvenidas. Dado que 
en la ciencia, pero más en la tecnología, se confrontan puntos de vista distin­
tos, con intereses diversos y a veces encontrados, las controversias no sólo son 
saludables, sino necesarias [véase Dascal 1997],

Las partes que participan en una controversia deben establecer una base 
mínima de acuerdos para proceder en la discusión, y cada una debe estar dis­
puesta a hacer modificaciones en sus actitudes y en sus presupuestos, sobre 
la base de razones aducidas por la otra parte. En las controversias no necesa­
riamente, y más bien rara vez, se logrará el acuerdo completo en todo lo que 
interesa a cada una de las partes, pero en cambio es posible buscar el acuerdo 
para resolver problemas concretos, aunque tales acuerdos no signifiquen la de­
cisión óptima desde el punto de vista y según los intereses de cada parte. Por 
ejemplo, en el caso de la plataforma de petróleo, las dos partes debieron sa­
tisfacerse con la decisión de suspender su hundimiento y buscar otras formas 
alternativas para su eliminación.

Por eso la reacción ante la falta de certezas incorregibles y de puntos de vista 
y de razonamientos únicos no debe ser la crítica estéril a la ciencia y a la tec­
nología, ni su rechazo global, sino más bien el desarrollo y la participación 
responsable en las controversias acerca de decisiones que afectan a la comu­
nidad o al ambiente.

Normalmente las decisiones tecnológicas afectan a comunidades enteras o 
al medio, por lo que en su discusión deben participar todas las partes interesa­
das, incluyendo a quienes serán afectados por las aplicaciones de la tecnolo­
gía en cuestión. Pero para que esto sea posible, y para aprovechar adecuada­
mente a la tecnología, la opinión pública debe tener confianza en la ciencia y 
en la tecnología como fuentes de información confiable y de resolución efec­
tiva de problemas. Por esta razón la comunidad científica y tecnológica tiene 
una enorme responsabilidad para que la opinión pública pueda confiar razo­
nablemente en la ciencia y la tecnología, pero no por meros ejercicios de au­
toridad, sino porque se conozcan sus procedimientos, que se sepa por qué son 
confiables y cuáles son sus limitaciones.

Por eso las comunidades científicas y tecnológicas deben ser transparentes 
en cuanto a sus metodologías y procedimientos, lo mismo que en cuanto a las



1 1 4 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

implicaciones o consecuencias de la aplicación de tecnologías específicas. Se 
trata, pues, de otro imperativo ético para estas comunidades.

Puesto que la propagación de una tecnología depende en gran medida de la 
respuesta pública que la acepte o no, la ciudadanía debe decidir en función de 
la información que se le proporcione. Por eso, en los casos de innovaciones 
tecnológicas debe hacerse pública la información disponible acerca de lo que 
se sabe de sus consecuencias, y dejar claro cuándo hay sospechas de consecuen­
cias indeseables, pero que no se conocen con certeza. En particular, debe se­
ñalarse con claridad cuándo existen sospechas razonables de relaciones cau­
sales entre ciertos fenómenos, aunque no estén comprobadas según estándares 
aceptados en el momento. Todo esto debe difundirse ampliamente y dejar que 
el público decida la suerte de la tecnología en cuestión.

§ 4. LAS RESPONSABILIDADES MORALES 
DE LOS CIENTÍFICOS Y DE LOS TECNÓLOGOS

Comentaremos ahora un caso específico que nos permitirá hacer un análisis doble. 
Por una parte, el de la responsabilidad moral de los científicos y los tecnólo- 
gos, como productores de ciencia y de tecnología y, por otra parte, el de la apli­
cación y la justificación del principio de precaución, pues el caso que veremos 
es uno típico de las consecuencias imprevistas de la aplicación de cierto siste­
ma técnico. Se trata del adelgazamiento en la capa de ozono en la atmósfera 
terrestre, como una consecuencia no prevista de la emisión de ciertos compuestos 
químicos producidos industrialmente, los llamados clorofluorocarburos (C FC ).

El premio Nobel de química de 1995 se otorgó a los científicos Mario Molina 
y Sherwood Rowland por sus trabajos sobre la química de la atmósfera, par­
ticularmente por los relacionados con estudios acerca del problema de la capa 
de ozono. En una de las múltiples entrevistas que ofreció Mario Molina poco 
después de haber recibido el premio Nobel, comentaba que él y su colega Row­
land enfrentaron “un problema de ética superior”, cuando a principios de la 
década de los años setenta tuvieron la sospecha de que los CFC —compuestos 
que se producían industrialmente y que eran muy utilizados en equipos de re­
frigeración, de aire acondicionado y en latas de aerosol— podrían provocar daños 
muy serios a la capa de ozono en la atmósfera terrestre.

Molina había dedicado una buena parte de su carrera científica a investigar 
en el laboratorio los mecanismos de reacción de los CFC ante estímulos de ra­
diaciones electromagnéticas. En cierto momento le llamaron la atención unos 
estudios que indicaban que las moléculas de CFC se estaban acumulando en la 
atmósfera terrestre. Sin embargo, un científico inglés que había inventado un



NATURALEZA, TÉCNICA Y ÉTICA 1 1 5

aparato para medir los CFC en la atmósfera había observado que su concentra­
ción era bajísima, y había concluido “que esa acumulación no produciría nin­
gún proceso importante porque se trataba de compuestos totalmente inertes”. 
Ahora sabemos que esa conclusión es válida sólo con respecto a las capas in­
feriores de la atmósfera en las que los CFC no logran reaccionar. Pero es erró­
nea con respecto a las capas superiores de la atmósfera.

En su momento, Molina y Rowland se propusieron verificar o refutar esa 
predicción, lo cual los hacía moverse en un terreno puramente científico. Al 
estudiar el problema más a fondo llegaron a una conclusión, basada inicialmente 
sólo en una extrapolación de los resultados que conocían en sus estudios de 
laboratorio, por lo cual quedaba sólo planteada como una hipótesis que tendría 
que corroborarse o refutarse de manera empírica. La hipótesis era que las mo­
léculas de los CFC subirían sin reaccionar hasta la estratosfera, y ahí podrían 
descomponerse por la acción de los rayos ultravioleta presentes por encima de 
la capa de ozono, liberando el cloro que contenían. Los átomos de cloro, a su 
vez, podrían atacar a las moléculas de ozono. Aunque la concentración de los 
CFC era pequeña, lo mismo que las cantidades liberadas de cloro, las condiciones 
en la estratosfera podrían dar lugar a un proceso catalítico, es decir se podría 
iniciar una reacción en cadena, por el cual cada átomo de cloro podría destruir 
miles de moléculas de ozono.

La conclusión —contra la hipótesis del científico inglés— era que la capa 
de ozono, tan importante para preservar las condiciones en el planeta que son 
necesarias para la vida, estaba amenazada por la emisión hacia la atmósfera de 
los CFC.

En 1974 esta idea no pasaba de ser una hipótesis basada en deducciones y 
en extrapolaciones hechas a partir de estudios de laboratorio. Sin embargo, 
para Molina y Rowland constituía una creencia que tenía bases razonables, 
si bien no concluyentes, para ser aceptada.

Al llegar con bases razonables a la conclusión de que los CFC estaban ame­
nazando seriamente la capa de ozono, por ese mismo hecho Molina y Row­
land enfrentaron el problema moral: ¿Qué hacer, cómo era correcto actuar? 
Ineludiblemente tenían que elegir entre actuar en consecuencia con la creen­
cia, iniciando acciones encaminadas a sensibilizar a los gobiernos y a la in­
dustria sobre el problema, o abstenerse de hacerlo, limitándose a comunicar 
su hipótesis a la comunidad científica, en espera de pruebas que la corrobo­
raran o la refutaran, como aconseja la ortodoxia metodológica.

No en balde Molina y su colega consideraron el problema como de “ética 
superior”, no porque pensaran que hay una cierta ética por encima de otras de 
nivel más bajo, sino simplemente porque en las circunstancias específicas en 
las que se encontraban, el problema —como problema moral— era más diñ-



1 1 6 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

cil de resolver, digamos, comparado con el problema que se le plantea a alguien 
que se da cuenta de que otras personas están en peligro y tiene que elegir entre 
actuar o no actuar para intentar ayudarlas.

Las dificultades aumentaban, en primer lugar, porque actuar en consecuencia 
significaba comunicar públicamente su sospecha y  tratar de convencer del riesgo 
que implicaba la continuación de la producción y  uso de los CFC, por un lado 
a los responsables de la toma de decisiones políticas —quienes a la vez inci­
den sobre permisos y  prohibiciones legislativas— para que legislaran sobre la 
producción de los CFC; y  por otro lado a las industrias responsables de los pro­
cesos técnicos de producción y  uso de los CFC, para que suspendieran o al menos 
redujeran drásticamente la producción y  el uso de tales artefactos, y  buscaran 
en todo caso los sustitutos adecuados. Pero ahí se afectaban grandes intereses 
económicos, entre otros de los fabricantes de aerosoles, los cuales sin embar­
go representaban un obstáculo menor en comparación con el principal productor 
de los CFC, la firma Du Pont, uno de los gigantes de la industria química. Si en 
ese momento no se contaba con pruebas para convencer a la comunidad cien­
tífica relevante, menos existía la evidencia contundente que la industria exigi­
ría para tomar decisiones que afectaban una producción en la que se habian 
invertido millones de dólares. Molina lo expresó de la siguiente manera:

Las empresas fundam entan su operación y sus decisiones sobre datos puram ente 
factuales y lógicamente rechazaban aquellos de nuestros planteam ientos que sólo 
estaban apoyados en la deducción o en la extrapolación de experimentos de labora­
torio. Esto nos enfrentó a un problema de ética superior, un problem a moral; si es­
tábamos convencidos de la altísima probabilidad y de la gravedad del daño y de la 
urgencia de empezar a actuar, ¿podíamos restringirnos a argum entar únicam ente a 
partir de la evidencia empírica? [entrevista inédita, realizada por Leopoldo Rodríguez].

§ 5. UN DILEMA ÉTICO

Molina y su colega tenían que elegir entre proceder de acuerdo con los están­
dares metodológicos aceptados por su comunidad científico-tecnológica, y 
esperar a corroborar o refutar la hipótesis, o violar algunas de las normas me­
todológicas aceptadas, no para dar la hipótesis por corroborada, pero sí para 
comunicarla públicamente más allá de la comunidad científica e intentar con­
vencer a los industriales y a los políticos.

Esto es lo que típicamente se llama un dilema ético. Un dilema ético es una 
situación en la cual una persona puede escoger entre por lo menos dos cursos 
de acción, cada uno de los cuales parece estar bien apoyado por algún están­
dar de comportamiento [Resnik 1998, p. 23].



NATURALEZA, TÉCNICA Y ÉTICA 117

El riesgo que suponía el caso que enfrentaban Molina y su colega era enorme, 
pues se trataba ni más ni menos que de una amenaza a la capa de ozono, que 
a la vez repercutía sobre el sistema ecológico planetario. Además, el tipo de 
problema requería que se tomaran decisiones urgentemente, pues la concen­
tración de los CFC causada por emisiones anteriores a que se tomaran medi­
das de control llegaría al nivel máximo alrededor del fin del siglo X X , y los 
CFC pueden permanecer en la estratosfera hasta por cincuenta años, por lo cual 
su desaparición, aunque se suspendiera totalmente su producción, no ocurri­
ría antes de mediados del siglo XXI. De no haberse tomado ya medidas, el 
proceso hubiera continuado hasta un grado en que habría sido imposible con­
trolarlo más tarde.

Molina y Rowland publicaron en 1974 el artículo con su hipótesis en la pres­
tigiosa revista Nature y al mismo tiempo iniciaron acciones tendientes a lograr 
la disminución y en algún momento la prohibición de la producción de CFC. La 
evidencia que ajuicio de la comunidad científica apoyó definitivamente la hi­
pótesis no se dio hasta once años después, en 1985, pero ya antes se había co­
menzado a tomar algunas medidas preventivas. Después de 1985 se firmaron 
varios acuerdos internacionales para reducir la producción de los CFC, encami­
nados a suprimirla por completo. En 1988 la firma Du Pont acordó suspender 
la producción de CFC y se negó a transferir la tecnología a algunos países que 
estaban dispuestos a comprarla y a aplicarla. En 1995 Molina y Rowland reci­
bieron el premio Nobel de química por sus estudios sobre este tema.

§ 6. SABER PUEDE IMPLICAR 
UNA RESPONSABILIDAD MORAL

El caso de Molina y Rowland ilustra dos cuestiones importantes: por un lado, 
que es factible actuar de manera responsable en una situación en la que un sis­
tema técnico está produciendo daños aun cuando no exista evidencia contun­
dente para aceptar una relación causal entre la operación del sistema y los daños 
en cuestión, es decir, es correcto aplicar el principio de precaución, a condi­
ción de que existan bases razonables para creer en la relación causal en cuestión. 
Y, por otro lado, que hay situaciones en las que los científicos y tecnólogos 
tienen responsabilidades morales qua científicos y tecnólogos, es decir, por 
su mismo carácter de científicos o tecnólogos. Esto muestra que la ciencia y 
la tecnología no están libres de valores, ni son éticamente neutrales, y más aún, 
que los científicos y los tecnólogos pueden adquirir responsabilidades mora­
les por la propia naturaleza de su trabajo.



1 1 8 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

Ese tipo de responsabilidades morales aparece dentro de los sistemas de 
producción de ciencia y tecnología porque, en determinadas circunstancias, 
tener ciertas creencias con bases razonables, o tener cierto conocimiento ob­
jetivo, implica tener una responsabilidad moral y el deber de elegir entre cur­
sos de acción posibles.

En esas circunstancias, llegar a tener una creencia razonablemente fundada, 
o tener un conocimiento objetivo, y tener una responsabilidad moral son dos 
caras de una misma moneda. Sobre cuestiones científicas y técnicas, quienes 
primero tienen ese conocimiento son los científicos y los tecnólogos, aunque 
después otros sectores de la sociedad puedan tener acceso a él y adquirir en­
tonces también una responsabilidad.

En el momento en que Molina y Rowland llegaron a la conclusión de que 
había razones para creer que los CFC dañaban la capa de ozono, por el acto 
mismo por el que llegaron a tener la creencia, por el contenido de ella y por 
el riesgo implicado, por ese mismo acto adquirieron una responsabilidad moral 
como científicos. El problema moral se planteó dentro del sistema científico- 
tecnológico, no por fuera de él.

Molina y Rowland actuaron correctamente, hablando en términos éticos, no 
porque antepusieran un deber como ciudadanos antes que el deber como cien­
tíficos, sino porque al llegar a obtener la creencia, aunque fuera sólo razona­
blemente fundada, habían adquirido ipso facto una responsabilidad moral como 
científicos. Al decidir actuar y dar la voz de alarma más allá de la comunidad 
científica, actuaron de manera moralmente correcta como científicos.

Esto muestra que no es cierto que los únicos problemas morales que plan­
tean la ciencia y la tecnología los constituya el uso posterior (bueno o malo) 
que se haga de los conocimientos.

§ 7. EXPERIMENTOS CON ANIMALES

Hemos mencionado algunas razones por las cuales es inmoral hacer experimen­
tos con personas si no se les informa apropiadamente del experimento en el cual 
participarán, de los riesgos que corren, y si no se les permite decidir por ellas 
mismas si aceptan o no. Hay dos principios que ofrecen la base para calificar 
de inmorales a los experimentos con personas si no se cumplen por lo menos 
estas dos condiciones: uno es el principio que manda tratar a las personas siem­
pre como fines y  nunca como medios, y el otro es el que indica que siempre se 
debe permitir a las personas actuar como agentes racionales autónomos.

Pero no sólo los experimentos con personas plantean problemas éticos. Los 
experimentos con animales también. Actualmente una gran cantidad de inves­



NATURALEZA, TÉCNICA Y ÉTICA 1 1 9

tigación científica se realiza haciendo experimentos con animales. Es difícil 
calcular el número de animales utilizados en experimentos en todo el mundo, 
pero algunos autores consideran que puede llegar hasta a setenta millones de 
animales por año [Resnik 1998, p. 140]. Muchos de esos experimentos clara­
mente producen daños en los animales, pues incluyen la vivisección, la mutila­
ción, la administración de sustancias tóxicas, y en muchos casos tienen como 
resultado la muerte de los animales, o peor, en sufrimientos de por vida.

¿Podemos hacer un juicio moral sobre ese tipo de experimentación? O, al 
menos, ¿podemos establecer ciertas condiciones que deban cumplirse para juzgar 
como aceptable moralmente la experimentación con animales?

Los dos principios a los que aludimos antes no prohíben la experimentación 
con animales, moralmente hablando, pues están diseñados para ser aplicados 
a seres humanos. ¿Se desprende que entonces cualquier tipo de experimenta­
ción con animales es aceptable, o por lo menos que no es inmoral?

Esa parecería ser una opción. Pero también podemos extraer la conclusión 
de que es necesario ampliar nuestros principios morales para dar cuenta de este 
problema. Algunos autores, como Peter Singer [1990], han sostenido que si 
limitamos la esfera de la moral sólo a los seres humanos, entonces estamos 
incurriendo en una falta semejante a las que han cometido a lo largo de la his­
toria de la humanidad quienes han defendido concepciones racistas y quienes 
han practicado el racismo. Podemos entender el racismo como el trato discri­
minatorio de ciertas razas humanas, con la idea de que algunas razas son infe­
riores a otras.

Para Singer, limitar la esfera de la moral sólo a la especie humana y dejar 
fuera del alcance de la moralidad a otras especies biológicas supone una idea 
semejante: se considera a la especie humana como la especie superior en el 
planeta, y cualquier otra es inferior y puede ser discriminada. En particular, los 
miembros de esas otras especies, sean chimpancés, gorilas, perros o ratas, pueden 
ser usados como medios para obtener fines que nosotros, los seres humanos, 
consideramos valiosos. No importa que para ello tengamos que infligir sufri­
mientos en muchos miembros de esas especies. Singer llama a esta actitud “es- 
pecismo”, subrayando su semejanza con el racismo.

Es posible considerar como inmoral la experimentación con animales si se 
parte del reconocimiento de un hecho: los animales en general, incluyendo a 
los seres humanos, tienen la capacidad de sentir dolor.

Los objetores radicales de la experimentación con animales sostienen que 
de la misma manera en que es inmoral provocar dolor en los seres humanos para 
fines experimentales sin su consentimiento, es inmoral hacerlo con otros ani­
males. Puesto que no podemos esperar que los animales participen en experi­
mentos con su propia voluntad, y nadie tiene derecho a decidir por ellos, esa



120 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

clase de experimentación debería detenerse por completo. Negar esto sería de­
fender una superioridad moral de los seres humanos, y eso sería incurrir en 
“especismo”.

Ante este tipo de propuesta, sin embargo, los defensores de la experimen­
tación con animales pueden objetar que es necesario establecer una jerarquía 
de valores. Es decir, hacer explícito qué nos parece más valioso: la vida y el 
bienestar de los seres humanos o los de otros animales.

Desde este punto de vista sería posible justificar la experimentación con 
animales, en virtud de que con base en el conocimiento y los resultados obte­
nidos a partir de esa experimentación es posible producir vacunas o drogas que 
pueden aliviar o evitar el dolor y salvar vidas de muchos seres humanos. No 
se niega, entonces, que se inflijan daños a los animales, pero se justifican esos 
daños en función de un fin que, de acuerdo con la jerarquía de valores mencio­
nada, justifica la utilización de los animales como medios.

Los defensores de los animales todavía podrían contraargumentar que esa 
jerarquía de valores es antropocéntrica y por tanto sesgada y sigue siendo “es- 
pecista”. Se dice que es preferible la vida de un ser humano a la de un animal, 
precisamente desde el punto de vista de los seres humanos, pero no se consi­
deran los intereses de los animales; por ejemplo, el de no sufrir. Se trata, final­
mente, de un ejercicio de poder, toda vez que los seres humanos estamos en con­
diciones de dominar a otras especies biológicas. Es la misma situación que en 
una sociedad esclavista y racista. Para la raza dominante es más valiosa la vida 
de los miembros de su raza que la de los miembros de la raza esclavizada (a la 
cual considera inferior).

¿Hay alguna piedra de toque en la realidad que permita dirimir una contro­
versia de esta naturaleza? En el caso del racismo se ha recurrido a un conoci­
miento factual, a un conocimiento de la situación de hecho, para rechazar la tesis 
de que desde un punto de vista biológico o antropológico algunas razas humanas 
sean inferiores a otras. Pero estrictamente eso no es suficiente. Alguien puede 
aceptar la igualdad biológica de todos los miembros de la especie, y todavía alegar 
que desde un punto de vista moral algunas razas son superiores a otras.

Con esto de nuevo regresamos al problema de la fundamentación de los 
principios morales. Ya nos hemos referido varias veces a la propuesta kantia­
na de fundamentarlos sobre la idea de autonomía y de racionalidad. Una au­
téntica norma moral, para Kant, se distingue de una máxima que expresa sólo 
la costumbre de alguna sociedad particular, si es aceptable por cualquier suje­
to racional que, en el ejercicio de su autonomía, al examinarla racionalmente 
y sin prejuicios, llegue a la conclusión de que esa norma es correcta.

Pero esta propuesta se ha criticado al menos por dos razones: 1) de ante­
mano se limita a la especie humana, es decir, no nos ofrece razones para aceptar



NATURALEZA, TÉCNICA Y ÉTICA 121

o rechazar que los animales estén dentro del alcance de la moralidad, sino que 
previamente los elimina del discurso moral, 2) incluso dentro del ámbito ex­
clusivo de la especie humana, la propuesta tiene un supuesto que hoy en día 
es muy difícil de aceptar, a saber, el supuesto de que al ejercer su capacidad 
de razonar todos los seres humanos deben llegar a coincidir en la misma con­
clusión, con tal de que razonen sin prejuicios y sin coacción. Ésta es la llama­
da concepción absolutista de la racionalidad.

Veamos con algo más de detalle la controversia en torno al carácter abso­
luto o relativo de las normas y los valores morales. Esto nos permitirá esbozar 
una propuesta de solución (entre otras posibles) al problema de los derechos 
de los animales.

§ 8. ABSOLUTISMO, RELATIVISMO, PLURALISMO

El supuesto recién mencionado, que al ejercer su capacidad de razonar todos 
los seres humanos deben llegar a coincidir en la misma conclusión, con tal de 
que razonen sin prejuicios y sin coacción, se basa en una concepción absolu­
tista de la razón.

Frente a ella, muchos autores actualmente proponen que si bien podemos 
reconocer que todos los seres humanos tienen esa capacidad de razonar, no 
tenemos por qué suponer que al ejercitarla todos llegarán a las mismas con­
clusiones, como si sólo hubiera un conjunto único de reglas de razonamiento 
válidas.

No debe confundirse esta última posición con el relativismo extremo que 
afirma que “todo está permitido” (anything goes, como solía enunciarlo el fi­
lósofo de la ciencia Paul Feyerabend [véase Feyerabend 1992]), y que no te­
nemos derecho a criticar costumbres o máximas morales de grupos humanos 
diferentes al nuestro, porque a final de cuentas los criterios para juzgar su va­
lidez siempre son relativos a cada grupo humano o a cada cultura.

El absolutismo afirma que existe un conjunto de valores y de normas mo­
rales correctas cuya validez es absoluta. Esos valores y esas normas son ac­
cesibles a cualquiera que ejerza su racionalidad sin distorsiones [Habermas 
1995], El relativismo extremo sostiene que las normas morales y los valores 
siempre son relativos a un grupo humano y que por consiguiente ningún ju i­
cio de valor puede tener validez más allá de cada grupo. Entre estos dos ex­
tremos —el absolutismo y el relativismo extremo— existe otra posición: el 
pluralismo.

El pluralismo reconoce que la capacidad que hemos llamado razón es co­
mún a todos los seres humanos. Dicha capacidad consiste en la habilidad de



122 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

aprender y usar un lenguaje, tener representaciones del mundo, plantearse 
fines y elegir entre medios posibles para obtenerlos, analizar esos fines, co­
nectar unas ideas con otras, hacer inferencias lógicas, construir y analizar ar­
gumentos, y aceptar y rechazar ideas, valores y normas de conducta con base 
en razones.

Pero, a diferencia del absolutismo, el pluralismo no considera que al ejer­
cer su capacidad de razonar todos los seres humanos coincidirán necesariamente 
en las mismas normas morales. Pero también, a diferencia del relativismo, el 
pluralismo no considera que de lo anterior se siga que entonces “todo está per­
mitido” [Feyerabend 1992], y ninguna norma moral puede tener validez más 
allá del contexto de cada grupo particular.

La propuesta del pluralismo es que ningún concepto, ni siquiera conceptos 
como “necesidad humana básica”, “dignidad”, o “derechos humanos”, tienen 
un significado absoluto, y no están dados por una teoría trascendente a toda 
cultura humana. Es decir, no tienen ningún significado que venga dado desde 
fuera de las culturas humanas. Pero esto no quiere decir que tengan sentido sólo 
en relación con cada grupo humano particular, ni que la validez de las normas 
morales esté restringida sólo al contexto de cada cultura humana.

Por el contrario, puesto que la función de las normas morales es la de re­
gular el comportamiento de las personas, y dar una base para juzgar como co­
rrectos o incorrectos los juicios morales, por ejemplo la aprobación o desapro­
bación de las acciones de otros seres humanos, lo que propone la posición 
pluralista es que esas normas morales dependen de acuerdos básicos que es­
tablezcan los grupos humanos que tienen que interactuar.

Para el pluralista, por ejemplo, los derechos humanos no existen de mane­
ra absoluta, como si estuvieran basados en una “esencia humana”. Los dere­
chos humanos son derechos que las sociedades modernas han reconocido a todas 
las personas, por el solo hecho de pertenecer a la especie humana. Son universales 
porque se reconoce que todos los seres humanos deben disfrutar de ellos. Pero 
no son absolutos, es decir, no son atributos inmutables de las personas. Para 
que exista un derecho humano debe haber otros seres humanos que reconoz­
can ese derecho. Pero el reconocimiento debe hacerse con base en razones, que 
a la vez son susceptibles de discusión. Por eso no sorprende que los derechos 
humanos hayan venido a la existencia en la modernidad y constantemente sean 
redefinidos y ampliados.

Lo mismo ocurre con las necesidades básicas de los seres humanos. Ni si­
quiera podemos pensar en la alimentación y el abrigo como necesidades abso­
lutas. Los individuos no necesitan el alimento y el abrigo a secas y en térmi­
nos absolutos. Los necesitan en función de cierto fin: la sobrevivencia. Una 
persona necesita un mínimo de alimentación y de abrigo para sobrevivir. Pero



NATURALEZA, TÉCNICA Y ÉTICA 1 2 3

una persona en estado terminal de una enfermedad incurable puede no desear 
continuar viviendo, y por tanto considerar que el alimento no es una necesidad 
básica de ella.

Por consiguiente, el reconocimiento del alimento y el abrigo como necesi­
dades básicas de las personas no se basa en una característica esencial de los 
seres humanos, sino en un rasgo biológico que es considerado valioso por 
los seres humanos. Se presupone que la sobrevivencia es valiosa, y que para 
lograrla es necesario satisfacer la condición de un mínimo de alimento y abri­
go. La consideración del alimento y el abrigo como necesidades básicas, en­
tonces, depende tanto del hecho biológico de que son necesarios para la sobre­
vivencia como del rasgo cultural de considerar valiosa la sobrevivencia.

El carácter cultural de la valoración sobre la sobrevivencia queda más cla­
ro si pensamos que en nuestra sociedad contemporánea ya no es la sobrevi­
vencia sin más lo que se considera como una necesidad básica. Hoy en día se 
considera que los seres humanos tienen derecho a la sobrevivencia, pero ade­
más con un mínimo de calidad de vida. Sin embargo, la calidad de vida no es 
algo que tenga un significado absoluto. Lo que significa un mínimo acepta­
ble de calidad de vida dependerá de la época, de los recursos culturales y tec­
nológicos disponibles, es decir, dependerá del contexto social y cultural. Será 
algo que los seres humanos definan y redefinan constantemente de común acuer­
do, ejerciendo su capacidad de razonar y de dialogar.

En suma, hemos visto que la negación del absolutismo no conduce necesa­
riamente al relativismo. Queda la posibilidad de seguir la propuesta pluralis­
ta, la cual, sin reconocer normas morales y valores absolutos, permite enten­
der que las normas morales y los valores que habrán de regular las acciones y 
las interacciones humanas se establezcan de común acuerdo entre los seres hu­
manos. Eso permite entender que varíen de una época a otra y de un contexto 
a otro, sin caer en el relativismo del “todo vale”.

Cuando individuos provenientes de contextos diferentes, que no habían te­
nido que interactuar previamente, se vean obligados a hacerlo, o decidan libre­
mente interactuar, entonces deberían poner en la mesa de la discusión cuáles 
son las necesidades básicas que reconocerán, así como los valores básicos y 
las normas morales según las cuales realizarán sus interacciones. Dentro de esos 
acuerdos deberán establecer los límites de respeto a las personas, que nadie tendrá 
derecho a traspasar. Es decir, deberán dotar de un contenido al concepto de dig­
nidad [véase Olivé 1999].

Después de esta digresión por el absolutismo, el relativismo y el pluralis­
mo, podemos volver al problema de la experimentación con animales y los 
derechos de éstos.



1 2 4 EL BIEN, EL M AL Y LA RAZÓN

§ 9. LOS DERECHOS DE LOS ANIMALES

Como tantos problemas éticos y filosóficos donde entran en juego valores 
—es decir, la consideración de ciertos objetos como valiosos para los seres 
humanos— , no es posible esperar un acuerdo unánime con respecto a la expe­
rimentación con animales y los derechos de éstos. Como hemos supuesto que 
los valores no son misteriosas entidades trascendentes al mundo humano, sino 
que se refieren a entidades, estados de cosas y acciones que las personas con­
sideran valiosos, no podemos pensar que los derechos de los animales se sos­
tienen o caen sobre la base de alguna esencia inmutable de los animales.

Los derechos de los animales, como los derechos humanos, están basados 
en todo caso en aspectos de la realidad que los seres humanos consideran va­
liosos. Por eso no podemos aspirar a que todas las personas coincidan en que 
la vida y el bienestar de los gatos es igualmente valiosa que la de los seres hu­
manos. Sin embargo, al igual que en otros asuntos controvertibles, sí podemos 
aspirar a ciertos acuerdos mínimos que por lo menos establezcan algunas con­
diciones y controles para la experimentación con animales.

Según la concepción pluralista, como hemos visto, ni siquiera las necesidades 
humanas básicas, ni los derechos humanos, se conciben como absolutos. Pero 
en cambio se entiende que los derechos humanos descansan en necesidades 
reconocidas como básicas por los miembros de una comunidad, o de diversas 
comunidades o culturas, interesadas en tener diversos tipos de interacción. Es 
decir, es posible llegar a acuerdos no arbitrarios, basados en razones, acerca de 
cuáles necesidades se reconocerán como básicas y cuáles derechos como fun­
damentales para los seres humanos.

Es comprensible que resulte más complicado un acuerdo entre seres huma­
nos acerca de los derechos de los animales que acerca de los derechos humanos. 
En ambos casos debe haber un acuerdo acerca de un valor. Es decir, debe ha­
ber acuerdo en considerar algo específico como valioso.

Los derechos humanos presuponen que la vida humana con un mínimo de 
calidad es algo valioso. Considerar que esto es universal para la especie hu­
mana, o sea válido para todo ser humano, ha sido una conquista intelectual, 
cultural, social y política de la humanidad en la época moderna. Otra cosa es 
que todavía esté pendiente lograr que se respeten de manera efectiva.

El reconocimiento del derecho de los animales a no sufrir por la acción in­
tencional de seres humanos requiere el reconocimiento previo de que la vida 
de los animales con un mínimo de calidad es algo valioso. Pero más aún, como 
veíamos antes, esto no es suficiente, pues todavía se puede alegar que aunque 
eso sea aceptable, la vida de los animales es menos valiosa que la de los seres 
humanos.



NATURALEZA, TÉCNICA Y ÉTICA 12 5

Para prohibir con un adecuado fundamento moral la experimentación con 
animales debería haber acuerdo entonces en por lo menos las dos premisas si­
guientes:

1) la vida de los animales con un mínimo de calidad es valiosa; y
2) la vida de los animales y la de los seres humanos, con un mínimo de ca­

lidad, son igualmente valiosas.

Es claro que por ahora no hay acuerdo sobre estas dos premisas. Tal vez en 
el futuro la humanidad reconozca también el derecho de los animales a no ser 
usados como medios y a ser tratados siempre como fines. Pero mientras tan­
to, si no se prohíbe, tal vez por lo menos sea posible reglamentar y proponer 
algún código ético para la experimentación con animales.

Sobre la base del reconocimiento de que los animales tienen la capacidad 
de experimentar dolor y de sufrir, y de que muchos experimentos producen 
dolor y sufrimiento a los animales, podrían proponerse al menos algunas normas, 
semejantes a las que se incluyen en los códigos éticos de experimentación con 
seres humanos [véase Resnik 1998, pp. 133-134]. Por ejemplo:

1) Valor social: los experimentos con animales deben estar orientados a fi­
nes benéficos y moralmente aceptables para la sociedad humana.

2) Validez científica: debe haber bases razonables de que los experimentos 
a realizar conducirán a un conocimiento y a resultados valiosos y moralmente 
aceptables para la sociedad.

3) Inviabilidad de opciones: debe haber fundamentos razonables de que no 
es posible lograr los mismos fines por vías diferentes que no incluyan la expe­
rimentación con animales.

4) Honestidad y calificación: los experimentos deben estar bien diseñados 
de acuerdo con los estándares experimentales aceptados por la comunidad cien­
tífica pertinente y deben ser realizados únicamente por científicos calificados.

5) No maleficencia: los experimentadores deben tomar todas las medidas a 
su alcance para reducir el riesgo que corren los animales y para mitigar y re­
ducir el dolor al mínimo posible.

6) Control: los investigadores deben hacer constantes controles del expe­
rimento para determinar si los beneficios previstos, por ejemplo el conoci­
miento que se obtendrá, realmente justifica los riesgos y el sufrimiento de los 
animales.

7) Terminación: cuando surjan dudas razonables de que se obtendrán los fines 
propuestos en el experimento, éste debe suspenderse.



1 2 6 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

8) En la medida de lo posible, debe preferirse utilizar animales de especies 
más distantes a los seres humanos con respecto a su sistema nervioso central 
y a sus capacidades.

Quizá la condición 8 sea la más controvertible y de difícil aplicación, pues 
supone un conocimiento sustancial acerca de las capacidades de diferentes 
especies. Sin embargo, su motivación es que la distancia entre seres humanos, 
gorilas y chimpancés es mínima, biológicamente hablando, y se alega que por 
consiguiente también es menor que la “distancia moral” entre los seres huma­
nos y las ratas. Esto no significa defender la idea de que las ratas sufran sin 
justificación adecuada, sino establecer una jerarquía según la cual es preferi­
ble utilizar ratas en el laboratorio que utilizar chimpancés.

§ 10. DEBERES DE LOS CIENTÍFICOS,
DE LOS TECNÓLOGOS Y DE LAS INSTITUCIONES

Las consideraciones que hemos hecho en esta segunda parte nos permiten con­
cluir proponiendo los siguientes deberes para los científicos y tecnólogos, para 
las instituciones de investigación y de educación superior, así como para la ciu­
dadanía.

Los científicos deben ser conscientes de las responsabilidades que adquie­
ren en función de los temas que eligen para investigar, de las posibles conse­
cuencias de su trabajo y de los medios que escogen para obtener sus fines. En 
particular, deben estar conscientes de que su carácter de expertos los coloca en 
situaciones de mayor responsabilidad, pues en gran medida la sociedad depende 
de sus opiniones autorizadas.

Los tecnólogos deben ser conscientes de la necesidad de evaluar las tecno­
logías que diseñan y aplican, no sólo en términos de eficiencia, sino hasta donde 
sea posible en términos de las consecuencias en los sistemas naturales y so­
ciales en los cuales las tecnologías tendrán un impacto.

Como nunca se podrán conocer todas las consecuencias, los tecnólogos 
deben ser claros ante el público acerca de qué saben y qué no saben con res­
pecto a las posibles consecuencias de algún sistema tecnológico específico, 
sobre todo cuando existen sospechas de posibles consecuencias negativas. 
Además, los tecnólogos deben tener conciencia de la necesidad de evaluar los 
fines que se proponen alcanzar con una tecnología específica, y deben estar 
en condiciones de sostener racionalmente por qué es correcto obtener esos fines, 
así como por qué es válido usar los medios que se ponen enjuego.



NATURALEZA, TÉCNICA Y ÉTICA 1 2 7

Hoy en día la ciencia y la tecnología están profundamente imbricadas. Ya 
no es posible lograr importantes desarrollos científicos sin recurrir a tecnolo­
gía sofisticada, y los avances tecnológicos dependen de los logros científicos. 
Más que una ciencia y una tecnología por separado, hoy asistimos al desarro­
llo de la tecnociencia [véase Echeverría 1995].

Científicos y tecnólogos deben tener claro que los fines que se persiguen 
suelen estar ligados a estilos de vida específicos y pueden modificar muchas 
formas de vida socialmente significativas. Piénsese tan sólo en las modifica­
ciones en los estilos de vida que ha producido Internet. Por eso también los cien­
tíficos y los tecnólogos deberían estar en condiciones de explicar por qué es lícito 
desear los estilos de vida que van asociados con los fines que se proponen y 
con los resultados de las aplicaciones de sus logros.

Pero éstas son discusiones humanísticas y para enfrentarlas adecuadamen­
te se requiere combatir el generalizado analfabetismo humanístico entre los 
científicos y los tecnólogos, y eso debe hacerse desde la raíz, en su formación.

De aquí se desprende una obligación para las instituciones educativas en­
cargadas de la formación de científicos y tecnólogos: es necesario reforzar el 
trabajo educativo para combatir la ignorancia humanística entre científicos y 
tecnólogos.

Los ciudadanos en general también tienen responsabilidades en la evalua­
ción externa de las tecnologías y en su aceptación y propagación. Por eso tie­
nen el deber de informarse adecuadamente sobre la naturaleza de la ciencia y de 
la tecnología, y acerca de qué se sabe y qué no con respecto a las consecuen­
cias de medidas tecnológicas, y participar en las controversias que permiten es­
tablecer acuerdos entre diferentes grupos de interés para tomar decisiones que 
afectan a grupos o a sociedades enteras.

Las instituciones encargadas de la investigación y la educación científico- 
tecnológica, así como las empresas que elaboran y aplican tecnología, tienen 
el deber de difundir una imagen accesible y fidedigna de la ciencia y de la tec­
nología, así como de resultados específicos, de manera que la opinión pública 
tenga un mejor conocimiento no sólo de las concepciones científicas y tecno­
lógicas actuales, sino también de las concepciones acerca de la racionalidad, 
para comprender mejor los límites de la ciencia y de la tecnología.

Pero no sólo el público amplío, sino muy especialmente los humanistas, deben 
también nutrirse de esta información, para ser capaces de ofrecer mejores re­
flexiones sobre la importancia y el valor humanístico y cultural de la ciencia y 
de la tecnología, de sus ventajas y de sus riesgos.



1 2 8 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

§11. ¿QUÉ JUSTIFICA LA TECNOLOGÍA?

El eje central de los sistemas técnicos son los seres humanos como agentes con 
voluntad, que pueden proponerse fines y metas y tratar de alcanzarlos, que 
pueden hacer evaluaciones, tanto de sus propios fines y metas como de los costos 
de la obtención de sus fines.

Los seres humanos y las instituciones que forman parte del sistema cientí- 
fico-tecnológico, el de producción de ciencia y tecnología, en tanto que producen 
conocimientos y técnicas, tienen inevitablemente responsabilidades morales, 
qua científicos y qua instituciones que promueven las actividades científico- 
tecnológicas, porque el conocimiento, en determinadas circunstancias, impli­
ca esas responsabilidades.

No tiene sentido plantearse evaluaciones éticas de la tecnología en abstracto, 
sino sólo de sistemas técnicos concretos. Por eso, lejos de ser lo más deseable 
la crítica estéril a la ciencia y a la tecnología, la actitud más responsable es 
conocer mejor sus procedimientos y sus limitaciones, y participar en la deci­
sión de adopción de tecnologías y de medidas tecnológicas concretas.

Por lo mismo, los Estados, las empresas y las instituciones educativas y de 
investigación tienen la responsabilidad de promover un mejor conocimiento del 
sistema científico-tecnológico, así como de lo que se sabe y de lo que no se sabe 
— cuando hay sospechas de posibles daños—  al desarrollar y aplicar sistemas 
técnicos específicos, y nadie está justificado moralmente para ejercer sólo un 
papel autoritario alegando tener un saber privilegiado.

La participación de no expertos en la decisión del destino de las tecnologías 
no sólo es legítima sino necesaria. El público en general tiene responsabilida­
des en la evaluación externa de las tecnologías y en su aceptación y propaga­
ción. La opinión pública debe informarse sobre la naturaleza de la ciencia y de 
la tecnología, y acerca de qué se sabe y qué no con respecto a las consecuen­
cias de la operación de sistemas técnicos específicos que afectarán sus vidas y 
su entorno, y participar activamente —junto con los expertos— en los debates 
que decidan el destino de esos sistemas.

Finalmente, lo único que puede justificar moralmente ia existencia y el de­
sarrollo de la tecnología es su contribución al bienestar de los seres humanos, 
sin producir daños a los animales ni al ambiente, y permitiendo una explota­
ción racional de éste, así como un aprovechamiento moralmente aceptable de 
los sistemas sociales.



TERCERA PARTE 

LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA





EL PLURALISMO

Una de las tareas intelectuales más importantes en la última parte del siglo XX 
fue sin duda el empeño, todavía no acabado, por entender cómo es posible que 
exista una legítima pluralidad de puntos de vista y de criterios de evaluación 
epistémica, es decir, una diversidad de maneras correctas de conocer el mun­
do y de interactuar con él, sin caer en un relativismo que se refute a sí mismo 
o que conduzca al escepticismo.

Por pluralismo no quiero decir el mero reconocimiento de una diversidad 
de puntos de vista, de escuelas o de corrientes. De ser así no habría novedad 
ninguna. Por pluralismo quiero decir una concepción coherente, capaz de dar 
cuenta de la diversidad que de hecho existe y ha existido en la ciencia y en su 
desarrollo, y que es extrapolable a otras entidades que generan conocimiento 
(como las culturas), y que al mismo tiempo pueda dar cuenta de la diversidad 
de puntos de vista sobre la ciencia (pensemos por ejemplo en las tradicionales 
concepciones, como el realismo, el empirismo, el pragmatismo); capaz tam­
bién de superar las visiones universalistas y absolutistas sobre la racionalidad, 
y todo esto sin colapsarse en un relativismo extremo.

En efecto, la concepción pluralista contrasta con teorías de la ciencia que 
fijan algún fin como el privilegiado. Las teorías realistas, por ejemplo, fijan como 
el fin fundamental la descripción verdadera de cómo es el mundo. Las empiristas, 
la obtención de teorías empíricamente adecuadas, que “salven las apariencias”, 
digamos. Los pragmatistas, la resolución de problemas y las intervenciones 
exitosas en el mundo. La concepción pluralista no considera que uno solo de 
esos fines sea el legítimo, y más bien concibe la posibilidad de que en la histo­
ria de la ciencia y en el quehacer científico contemporáneo algunas veces se 
persiga alguno de esos fines y en algunas ocasiones más otro distinto.

El pluralismo está marcando un camino por el cual seguirá no sólo la filo­
sofía de la ciencia en el nuevo siglo, sino toda la filosofía, como se ha demos­
trado recientemente en el terreno de la ética, de la política y de las relaciones 
interculturales [véase Olivé 1999].



Así como el esfuerzo por comprender el desarrollo científico ha producido 
un instrumental conceptual muy valioso para el análisis del conocimiento que 
es posible aplicar en otros terrenos de la filosofía —en cualquiera en el que im­
porte analizar el desarrollo de los conceptos (pensemos simplemente en el de­
sarrollo del concepto de democracia en la cultura occidental, y por ende en el 
plano global)— , también la comprensión de la pluralidad en las ciencias, dia- 
crónica y sincrónicamente, está dando frutos —y seguramente los habrá toda­
vía más dulces y maduros en el siglo que se inicia— para comprender la plu­
ralidad en la moral y en la cultura en general.

En buena medida este impacto se debe a la lucha del pluralismo a favor de 
la tolerancia en cuestiones epistemológicas, axiológicas y éticas. Pero la con­
cepción pluralista no se limita a la tolerancia en el sentido de sólo reconocer 
la existencia de diferentes puntos de vista, sino que sostiene que la pluralidad 
—por ejemplo en cuestiones metodológicas y axiológicas (valores y fines)— 
es un rasgo constitutivo de la ciencia. Por eso, la concepción pluralista no sólo es 
la que mejor permite comprender la ciencia contemporánea, sino que ofrece los 
fundamentos epistemológicos más apropiados para entender la problemática 
multicultural en muchos países del mundo y en el plano global, en sus dimen­
siones éticas, jurídicas y culturales [véase Olivé 1999],

EL PROGRESO

Una consecuencia de la tesis pluralista que afirma que no hay una única vía 
legítima hacia el conocimiento científico y hacia el logro de metas específicas, 
sino que hay una amplia variedad de caminos legítimos, aunque diferentes, es 
que el progreso no puede evaluarse desde un único punto de vista o desde un, 
único conjunto de valores y de fines. Como todos los juicios epistémicos o 
prácticos, los juicios sobre el progreso deben hacerse siempre desde algún punto 
de vista, y eso puede dar por resultado evaluaciones diferentes. Pero esto, de 
nuevo, no significa caer en una posición relativista de “todo se vale”.

En esta tercera parte del libro discutiremos una concepción pluralista de la 
ciencia y examinaremos sus fundamentos en una epistemología pluralista, me­
diante el análisis de los conceptos epistémicos básicos de racionalidad, objeti­
vidad y verdad. Comenzaremos por el examen de una teoría pluralista de la ciencia 
y de su relación con el progreso científico, basada en las ideas de Larry Laudan, 
uno de los filósofos de la ciencia más influyentes de las dos últimas décadas.

1 3 2  LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA



7

UNA TEORÍA PLURALISTA DE LA CIENCIA 
Y EL PROGRESO CIENTÍFICO

§ 1. EL PLURALISMO EN LA FILOSOFÍA DE LA CIENCIA

La obra de Larry Laudan ha contribuido notablemente desde los años setenta 
del siglo XX a cambiar el panorama en la epistemología y en la filosofía de la 
ciencia, y en particular al desarrollo de una teoría pluralista de la ciencia. Su 
trabajo echó aire fresco en el ambiente y estimuló proyectos epistemológicos 
que se liberaron de muchos de los presupuestos que habían encadenado a pro­
gramas anteriores. En lo que sigue discutiremos algunos aspectos de su teoría 
de la ciencia, particularmente los que articulan una concepción pluralista, así 
como los conceptos de racionalidad ligados a esta concepción.

Entre las refrescantes ideas que Laudan ha defendido vigorosamente des­
tacan las siguientes:

1) Ha sido un error de los epistemólogos académicos el promover un aisla­
miento y tener la convicción de que las disciplinas como la psicología y la so­
ciología no tienen nada interesante que ofrecer para una mejor comprensión del 
conocimiento [véase Laudan 1977, p̂  1].

2) También fue un error de los epistemólogos el suponer que es posible des­
cubrir la naturaleza del conocimiento permaneciendo “dichosamente ignorantes 
de su mejor ejemplo: las ciencias naturales” [p. 1],

3) La epistemología debería naturalizarse. Entre otras cosas esto quiere de­
cir que la epistemología no puede tener fundamentos a priori. La epistemolo­
gía, al igual que las otras ciencias empíricas, debe ser evaluada empíricamen­
te, y debe tomar en cuenta los resultados de la psicología y la sociología [véase 
Laudan 1997],



1 3 4 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

4) Sin embargo, la epistemología es una disciplina autónoma y no puede 
reducirse a ninguna otra ciencia. El conocimiento y las ciencias plantean ge- 
nuinos problemas filosóficos que deben ser resueltos filosóficamente. Por con­
siguiente, la epistemología se sostiene sobre sus propios pies y es incluso útil 
para el científico activo [véase Laudan 1997].

5) La naturalización de la epistemología es compatible con su papel normativo. 
(“Es posible mostrar que una metodología ‘científica’ y robustamente ‘descrip­
tiva’ tendrá consecuencias normativas” [Laudan 1987, p. 25].)

6) Una teoría de la ciencia tiene que explicar los acuerdos entre los cientí­
ficos, tanto como sus desacuerdos [véase Laudan 1984, cap. 1]. (“Muchas con­
troversias científicas [...] no pueden terminar racionalmente, aun con la me­
jor voluntad del mundo. Por otra parte, para una gran diversidad de casos existe 
una maquinaria analítica apropiada que permite entender cómo es que muchas 
controversias científicas pueden llegar a una resolución razonablemente defi­
nitiva” [Laudan 1984, p. 22]).

7) La axioiogía es una parte de la teoría del conocimiento tan importante como 
la metodología. (“La metodología sin la axioiogía no llega a ninguna parte” 
[Laudan 1987, p. 29; Laudan 1996, p. 140].)

8) El “progreso” científico tiene que ser evaluado de acuerdo con un con­
junto específico de estándares que son relativos a un contexto. Si ha habido pro­
greso en la ciencia para nosotros es algo que debemos evaluar de acuerdo con 
nuestros estándares [véase Laudan 1984, pp. 64—66; 1987, p. 28; 1996, p. 138].

9) No hay ninguna esencia que sea constitutiva de la ciencia de una vez y 
para siempre [véase Laudan 1996, p. 143],

10) Pero a pesar de que no hay una esencia permanente, es posible identifi­
car a la ciencia sin ambigüedades, entre otras cosas mediante las tradiciones 
[véase Laudan 1996, cap. 8], ,(

11) El pasado científico tiene un peso racional que dirige y constriñe el cambio 
científico [véase Laudan 1996, cap. 8],

12) Una adecuada teoría de la ciencia debería permitir un pluralismo meto­
dológico sin otorgar licencia alguna al relativismo [1997]. (“Es posible que los 
fines varíen y en tal situación distintos métodos serían adecuados para lograr 
su realización. Del mismo modo, aun con la misma familia de fines, puede haber 
metodologías alternativas para realizarlos” [Laudan 1997, p. 32].)

13) No hay un conjunto fijo de fines de la ciencia. Ni siquiera la resolución 
de problemas puede considerarse como un fin permanente de la ciencia. Los 
fines de la ciencia varían de época en época [véanse Laudan 1987, p. 23; Laudan 
1984; Laudan 1996, pp. 142-143],



UNA TEORIA PLURALISTA DE LA CIENCIA 1 3 5

La anterior no es una lista exhaustiva de las tesis centrales de la teoría de la 
ciencia de Laudan, y no pretendo ofrecer una reconstrucción de ella. Pero la lista 
incluye tesis que son características de esa teoría y que han abierto un camino 
importante en las concepciones recientes sobre la ciencia.

En este capítulo me interesa rescatar la concepción pluralista que se des­
prende de las tesis anteriores. Dicha concepción sostiene un pluralismo tanto 
en el terreno metodológico como en el campo de la axiología, es decir en el 
de los fines que se busca obtener en la ciencia y en el de los valores que orien­
tan la investigación científica, y por consiguiente en el conjunto de estánda­
res de acuerdo con los cuales se juzgará si ha habido progreso científico. Todo 
esto sin otorgar licencia alguna al relativismo.

La teoría pluralista se condensa en las siguientes cuatro tesis:

1) No hay ninguna esencia que sea constitutiva de la ciencia de una vez y 
para siempre.

2) En la ciencia no hay ningún conjunto fijo de fines que sean los únicos fines 
legítimos a perseguir.

3) No hay ningún conjunto fijo de reglas metodológicas que sean las úni­
cas reglas metodológicas legítimas para aplicar en la ciencia.

4) El progreso científico siempre tiene que ser evaluado de acuerdo con un 
conjunto específico de fines, de valores y de reglas que son relativos a algún 
contexto. En particular, si ha habido progreso en la ciencia para nosotros es algo 
que debemos evaluar de acuerdo con nuestros estándares.

Quizá pueda comprenderse mejor el sentido de la concepción pluralista si 
pensamos en el contraste entre ella y otras teorías que fijan algún fin  u objetivo 
de la ciencia como el privilegiado. Buena parte de la discusión en filosofía de 
la ciencia en la segunda mitad del siglo XX se centró en caracterizaciones de la 
ciencia en función de lo que se consideraba como su fin  primordial.

Las teorías realistas, por ejemplo, han sostenido que el fin fundamental de 
la ciencia es la descripción verdadera del mundo. Uno de sus más férreos de­
fensores, Mario Bunge, afirmaba lo siguiente:

La racionalidad teórica no es un fin sino un medio. En particular, es un medio para 
alcanzar la verdad o hacer uso (bueno o malo) de ella. A su vez, la verdad es tanto 
un bien intrínseco como una herramienta para la acción: normalmente queremos saber 
la verdad porque somos naturalmente curiosos, y la necesitam os para dirigir racio­
nalmente nuestra conducta [Bunge 1985, 28],

Las razones de Bunge para sostener que la racionalidad teórica es un me­
dio para alcanzar la verdad provienen de su explícita aceptación de la siguien­



1 3 6 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

te tesis que tiene un componente metafísico y uno gnoseológico: “El mundo 
existe en sí (por sí mismo), o sea, haya o no sujetos cognoscentes” (tesis me­
tafísica, equivalente a la idea de la tradición platónica de que hay un mundo 
objetivo, si bien para el materialista Bunge lo único que existe realmente son 
los objetos materiales), y “los seres humanos podemos conocerlo; aunque sólo 
sea en parte, imperfectamente, y de a poco” (tesis gnoseológica) [Bunge 1985,
P-45|. ''

A diferencia de la posición realista, para las teorías empiristas el fin prin­
cipal de la ciencia es la obtención de teorías empíricamente adecuadas, que “sal­
ven las apariencias”. Bas van Fraassen defendió la más influyente y discutida 
concepción empirista de la ciencia en el último tercio del siglo. En sus pala­
bras, el realismo científico considera que “el objetivo (the aún) de la ciencia 
es ofrecer a través de sus teorías una historia (story) literalmente verdadera acerca 
de cómo es el mundo, y la aceptación de una teoría científica implica la creencia 
en que es verdadera” [Van Fraassen 1980, p. 8],

Frente a esta idea, el empirismo que él ha defendido considera que “el pro­
pósito de la ciencia es ofrecemos teorías empíricamente adecuadas, y la acep­
tación de una teoría implica sólo la creencia de que es empíricamente adecua­
da” [Van Fraassen 1980, p. 12].

La diferencia de la concepción de Van Fraassen con un realismo como el de 
Bunge puede apreciarse mejor subrayando su idea de que “el propósito de la 
ciencia bien puede obtenerse sin ofrecer esa historia literalmente verdadera 
acerca del mundo, y la aceptación de una teoría bien puede suponer algo menos 
que (o distinto de) la creencia en que es verdadera” [Van Fraassen 1980, p. 5], 

Recordemos todavía una tercera concepción acerca de la ciencia en térmi­
nos de sus fines: la pragmatista. Según los pragmatistas, el fin principal de la 
ciencia es la resolución de problemas y las intervenciones exitosas en el mundo. 
Por ejemplo, el propio Laudan ha sostenido que «el fin de la ciencia es el de 
asegurar teorías con una alta efectividad en la resolución de problemas. Des­
de esta perspectiva, la ciencia progresa sólo en el caso en el que las teorías 
sucesoras resuelvan más problemas que sus predecesoras ” [Laudan 1996, p. 
78 (subrayado en el original)].

Esta veta pragmatista de Laudan, quizá la más conocida, podría dar lugar a 
una tensión con sus ideas pluralistas. Pero aquí interesa discutir y desarrollar 
la concepción pluralista, por lo cual no nos detendremos en esta cuestión [he 
desarrollado este tema en Olivé 1999a].

Volviendo al contraste con las teorías mencionadas arriba que fijan algún fin 
como el privilegiado en la ciencia, la concepción pluralista no toma partido por 
ninguna de ellas, al menos en lo que toca a la legitimidad de los fines que pro­
ponen, y más bien deja abierta la posibilidad de encontrar pasajes de la histo­



UNA TEORÍA PLURALISTA DE LA CIENCIA 1 3 7

ria de la ciencia y del quehacer científico contemporáneo en los que algunas 
veces se persiga alguno de esos fines, y en otras ocasionas se busque algún otro 
distinto. Por ejemplo, el pragmatismo puede estar en lo cierto si tenemos en mente 
la astronomía medieval, pero la visión realista es más adecuada para entender 
los programas de variables ocultas en la mecánica cuántica del siglo XX o el 
desarrollo de teorías genéticas en ese mismo siglo; mientras que una concep­
ción empirista puede ser la más adecuada para comprender la mecánica clásica.

Lo que el pluralismo rechaza, pues, es la idea de un conjunto único de fines 
y de valores, o de métodos en las ciencias, que sean los correctos, aunque no 
se desentiende de señalar cuándo se proponen valores y metas que están total­
mente errados. Esta última es todavía una de las tareas normativas de la epis­
temología naturalizada.

§ 2. LA VISIÓN HEGELIANA

La crítica a las teorías que establecen cierto fin privilegiado en la ciencia —como 
lo hacen los tipos de teorías recién mencionadas: las realistas, las empiristas o 
las pragmatistas— descansa, pues, en el hecho histórico de que muchas comu­
nidades científicas han perseguido fines diversos en diferentes épocas. Ante esto, 
el defensor de la teoría de un fin privilegiado puede responder que es verdad 
que en el pasado diferentes comunidades científicas han perseguido distintos 
fines. Pero podría añadir que eso ha sido parte del ensayo y error en la historia 
de la ciencia en la búsqueda de los auténticos fines de la ciencia, aquellos que 
es correcto perseguir desde un punto de vista epistemológico. Los científicos 
que, en el pasado o en el presente, no han buscado los fines correctos, simple­
mente han fracasado en su propósito de obtener genuino conocimiento cientí­
fico. Y lo que es genuino conocimiento científico —continuaría la réplica— por 
supuesto es algo que ha de determinarse de acuerdo con los estándares que la 
epistemología fije, ejerciendo así su papel normativo.

Esta réplica tiene dos problemas. El primero es que desemboca en lo que 
podemos llamar una visión hegeliana de la historia de la ciencia, la cual tiene 
algunos inconvenientes que mencionaré en seguida. El segundo es que conduce 
a una concepción errónea del papel normativo de la epistemología. Veamos 
primero la visión hegeliana. Más adelante regresaremos sobre el problema del 
papel normativo de la epistemología.

Las teorías hegelianas son aquellas que aceptan que de hecho ha habido 
diferentes fines de la ciencia, y que está errada cualquier teoría que trate de 
entender a la historia de la ciencia como si los científicos hubieran siempre 
perseguido la misma meta. Sin embargo —continuarían esas concepciones—



1 3 8 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

los científicos en muchas ocasiones han perseguido la meta que de acuerdo con 
ellas mismas es la privilegiada (por ejemplo, para unas describir adecuadamente 
al mundo, para otras resolver problemas, para otras más construir teorías em­
píricamente adecuadas) y los datos históricos muestran que ha habido éxito en 
la consecución de esos fines.

Más aún, si nosotros ahora suponemos que alguno de esos fines es el privi­
legiado, el que realmente importa en la ciencia, entonces podemos mostrar que 
la ciencia ha sido progresiva con respecto a la obtención de ese fin. De modo 
que a estas alturas los seres humanos deberíamos de haber aprendido que ésa 
es la meta que la ciencia debería seguir persiguiendo.

Así, después de mucho ensayo y error de parte de científicos y de filósofos, 
por fin estamos en la posición de ver que el correcto fin en la ciencia es el fa­
vorito de la teoría epistemológica en cuestión.

Ésta es la visión que llamo hegeliana: esas teorías suelen afirmar que los fines 
han cambiado a lo largo de la historia de la ciencia. Ésta es una afirmación his­
tórica y es verdadera. Pero el cambio de fines en la historia de la ciencia debe 
llegar a un término. Ahora sabemos que ningún otro fin es tan perfecto como 
X  (donde X  debe sustituirse por el fin favorito de la teoría en cuestión —la re­
solución de problemas, la construcción de teorías empíricamente adecuadas, 
la construcción de teorías verdaderas, etc.—). La historia debe llegar a su fin, 
por lo menos en lo que toca a las metas de la ciencia.

La idea de que las metas han cambiado a lo largo de la historia de la cien­
cia, pero que no deberían cambiar más, equivale a la idea de que esas metas deben 
quedar fijas de ahora en adelante, y que la única recomendación epistemoló­
gicamente correcta que se puede ofrecer a los científicos es: “Olvídense de cual­
quier otro fin de la ciencia y concéntrense únicamente en X. ” Muchos científi­
cos bien podrían no seguir esta recomendación. Pero peor para ellos, pues estárían 
persiguiendo fines menos deseables y ya no harían contribuciones al progreso 
de la ciencia.

No obstante, se impone la pregunta: ¿por qué los epistemólogos deberían 
asumir la visión hegeliana y recomendar a los científicos que persigan un úni­
co fin de la ciencia?

En parte la respuesta es el interés en ofrecer una epistemología que evite el 
riesgo del relativismo y que preserve un papel normativo. Puede haber diferentes 
razones a favor o en contra de las teorías de corte empirista, o realista, o prag­
matista, pero un atractivo para muchos epistemólogos es que todas ellas se 
oponen firmemente al relativismo. En cambio, el pluralismo ¿no es a final de 
cuentas una forma de relativismo?

El pluralismo es, en un sentido, una forma de relativismo. Pero se trata de 
un relativismo muy diferente al del estilo de “todo se vale” (anything goes), y



UNA TEORfA PLURALISTA DE LA CIENCIA 1 3 9

no tiene las consecuencias negativas de éste. En cambio, el pluralismo tiene varias 
virtudes.

El pluralismo permite entender de una manera más apegada a la realidad el 
desarrollo de la ciencia, reconociendo la diversidad de enfoques metodológi­
cos y axiológicos que se han dado en la historia, admitiendo que muchos de ellos 
son igualmente legítimos, aunque difieran entre sí, por ejemplo aunque busquen 
fines distintos.

Sin comprometerse con una posición absolutista, el pluralismo permite ha­
blar de progreso científico, pero reconoce que el juicio acerca de si ha habido 
progreso o no, depende de la perspectiva desde donde se haga el juicio. Esto 
es, la concepción pluralista propone unperspectivismo en relación con el pro­
greso científico. Esto es lo que expresa la tesis 4 de la concepción pluralista:

El progreso científico siempre tiene que ser evaluado de acuerdo con un conjunto 
específico de fines, de valores y de reglas que son relativos a algún contexto. En 
particular si ha habido progreso en la ciencia para nosotros, es algo que debemos 
evaluar de acuerdo con nuestros estándares.

Además, de acuerdo con la concepción pluralista, la epistemología no de­
bería tratar de fijar los fines de la ciencia, pero de esto no se sigue que la epis­
temología deje de tener un papel normativo: por una parte, la epistemología debe 
advertir y desechar los fines cuando son ilegítimos (digamos porque son inal­
canzables) y, por la otra, continúa con la posibilidad de recomendar cursos de 
acción según los fines que se persigan.

No es necesario, entonces, comprometerse con alguna concepción hegeliana 
para preservar un papel normativo para la epistemología y  para evitar el rela­
tivismo.

La visión hegeliana puede evitarse con tal de aceptar que la epistemología 
no debería comprometerse a especificar ningún conjunto de fines legítimos de 
la ciencia, aunque conservaría el papel de determinar cuáles y cuándo ciertos 
fines son ilegítimos (desde un punto de vista epistemológico por supuesto). 
Veamos cómo es posible remover sin dolor la visión hegeliana, para subrayar 
después las diferencias entre el pluralismo y el relativismo.

§ 3. LA VISIÓN HEGELIANA REMOVIDA

Muchas críticas a las concepciones realistas de la ciencia, por ejemplo desde 
el campo empirista o desde el pragmatista, sostienen que su problema es que 
suponen una meta, la de alcanzar la verdad, la cual es intrínsecamente trascen­



1 4 0 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

dente y por consiguiente inalcanzable, hablando en términos epistémicos [véase 
Laudan 1996, p. 78],

Por ejemplo, Laudan ha defendido su propuesta de ver la resolución de pro­
blemas como la meta fundamental de la ciencia señalando dos ventajas:

1) porque captura mucho de lo que ha estado implícito en las discusiones del desa­
rrollo científico [en las últimas décadas]; y 2) porque supone una meta que (a dife­
rencia de la verdad) no es intrínsecamente trascendente y por consiguiente cerrada 
al acceso epistémico [Laudan 1996, p. 78].

La idea de que la ciencia no debería buscar fines trascendentes, de que to­
das las metas que busquen los científicos deberían ser accesibles epistémica- 
mente y ciertamente deberían ser realizables, es muy saludable (y muy racio­
nal). Pero aceptarla no nos compromete con la tesis de que debería haber un 
único fin de la ciencia, o un conjunto fijo de fines de la ciencia.

Recordemos que el modelo pluralista sostiene que a lo largo de la historia 
de la ciencia se han buscado fines muy diversos, muchos de los cuales son va­
liosos. Entre otros, y según las circunstancias, a veces la resolución de proble­
mas, a veces la obtención de teorías empíricamente adecuadas, otras ocasio­
nes incluso la obtención de teorías verdaderas.

Para juzgar el progreso científico es preciso comprometerse, o por lo me­
nos aceptar metodológicamente como punto de partida, alguno de esos fines 
—o algunos otros equivalentes—, y en función de ellos hacer el juicio de pro­
greso.

De acuerdo con el modelo pluralista, no es correcto sostener sin más que lo 
mejor que pueden hacer los científicos es buscar equis fin (la resolución de pro­
blemas o cualquier otro preferido por la teoría en cuestión) y resistirse a per­
seguir otros fines. Pero, en cambio, la concepción pluralista sí sostiene que desde 
la epistemología sólo se pueden hacer dictámenes negativos para calificar ciertos 
fines como ilegítimos, pero no es posible hacer propuestas acerca de qué fines 
es correcto perseguir.

¿Implica esto renunciar al papel normativo de la metodología y de la epis­
temología? No, aunque sí implica debilitar tal papel, pues en este nivel meta- 
metodológico —siguiendo una estrategia que Laudan aplica típicamente — po­
dríamos sostener que en vez de un imperativo categórico que afirma que la meta 
que deben perseguir los científicos es, por ejemplo, la resolución de problemas, 
lo que debe proponerse es un imperativo hipotético: si el interés de los cientí­
ficos, o de una comunidad para el caso, es el de promover prácticas exitosas 
(digamos como la medicina), y  resolver problemas, entonces deberían seguir 
las metodologías que aumentan su éxito.



UNA TEORÍA PLURALISTA DE LA CIENCIA 141

Esta teoría podría añadir que de hecho muchas de las prácticas que han bus­
cado la resolución de problemas han sido progresivas, juzgadas en relación con 
el éxito en alcanzar su meta. Y análogamente se podría proceder a evaluar el 
progreso de la ciencia en relación con otros fines e intereses.

Cuando el interés prevaleciente es el de desarrollar prácticas exitosas, en­
tonces las reglas metametodológicas que Laudan ha propuesto son muy útiles. 
A este nivel metametodológico sería correcto adoptar la posición del natura­
lismo normativo defendida por Laudan y su regla básica (Rt), con el supuesto 
de que el interés de los sujetos que buscan conocimiento es un conocimiento 
que les asegure el control y  la manipulación de la naturaleza (y tal vez de as­
pectos de la sociedad). Si éste es el interés, entonces se requiere una norma que 
permita obtener teorías que resuelvan problemas de un modo eficiente. Tal es 
el propósito de la norma (R ):

(Rt)  Si las acciones de una cierta clase, m, han promovido consistentemente en el 
pasado ciertos fines cognitivos, e, y las acciones rivales, n, han fallado en ese aspecto, 
entonces suponga que las acciones futuras que sigan la regla “si su fin es e, debería 
hacer m ” tendrán mayor probabilidad de prom over esos fines que las acciones ba­
sadas en la regla “si su fin ese, debería hacer n ” [Laudan 1987,p .25; 1996,p. 135].

Pero el propio Laudan ha reconocido que es legítimo buscar el conocimiento 
en función de intereses diferentes a la manipulación y el control. Esto permite 
dar mayor sentido a ciertos proyectos de investigación que persiguen otros fi­
nes. Por ejemplo, podemos preguntamos cuál es la clase de práctica exitosa (en 
términos de manipulación y control) que interesaría establecer a un cosmólogo 
preocupado por el origen del universo, o a un biólogo que investiga sobre el 
origen de la vida. La posición pluralista toma muy en serio esta idea sin que­
dar comprometida con una concepción relativista, ni con un rechazo de la ra­
cionalidad científica. Lo que sí requerimos, sin embargo, son ciertas precisio­
nes sobre la racionalidad.

§ 4. RACIONALIDAD Y PROGRESO

Hemos recordado que la idea de progreso de Laudan es relativa a un conjunto 
dado de fines [véanse Laudan 1984, p. 66; y 1996, p. 138]. Esto le permite a 
Laudan desacoplar el progreso de la racionalidad de los científicos del pasa­
do. Pero la racionalidad de la que Laudan habla aquí es una racionalidad de 
medios a fines, en el sentido de los medios más adecuados para alcanzar fines 
predeterminados, excluyendo la idea de elección racional de los fines. Este



1 4 2 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISM O EN LA CIENCIA

desacoplamiento del progreso con respecto a la racionalidad de medios a fi­
nes desempeña un papel importante en su teoría y Laudan lo considera correc­
tamente uno de sus logros.

Pero si el progreso es siempre relativo a un conjunto de fines, podría entonces 
sostenerse que la ciencia ha sido progresiva de acuerdo con cierto punto de vista, 
digamos el pragmatista —que sostiene que el fin de la ciencia es la resolución 
de problemas— , pero la ciencia no sería progresiva ■—o no necesariamente lo 
sería—  con respecto a otros puntos de vista que privilegiaran fines diferentes. 
Pero según la concepción pluralista esos otros fines también pueden ser legí­
timos, digamos el fin de obtener teorías que describan de una manera adecua­
da los mecanismos generadores de fenómenos, como lo proponen algunas teorías 
realistas. De modo que podría concluirse que después de todo la teoría plura­
lista a la que me estoy refiriendo tiene ciertas consecuencias relativistas.

Para evitar esas consecuencias relativistas se tiene que suponer que no cual­
quier fin de la ciencia es tan bueno como cualquier otro, que no sería racional 
suponer eso. Eso sería reconocer que hay constreñimientos acerca de cuáles 
fines de la ciencia son racionalmente aceptables. Aquí la elección racional se 
aplica a los fines y no sólo a los medios para obtener fines dados. Lo que está 
en juego es la racionalidad de los fines.

Se ha señalado con insistencia que un fin o un conjunto de fines puede ser 
criticado, por ejemplo, cuando ese fin es incompatible con otros que los suje­
tos valoran más, o porque el conjunto de fines en su totalidad es incoherente. 
Como dice Laudan, “se puede argumentar en contra de un fin sobre la base i) 
de que es utópico o irrealizable, o ii) de que es incompatible con los valores im­
plícitos en las prácticas comunitarias y con los juicios que normalmente 
aceptamos” [Laudan 1984, p. 50].

Así, la teoría pluralista que estamos esbozando utiliza un concepto de “ra­
cionalidad” instrumental que incluye dos aspectos: el de la “racionalidad de 
medios a fines”, y el de la “racionalidad de fines”. Veremos adelante que tam­
bién opera otro concepto, al cual llamaremos “racionalidad del desarrollo cien­
tífico” (más adelante aclararé lo que quiero decir con esto).

En una concepción como la de Laudan, según la cual el progreso científico 
no requiere la racionalidad, están presentes estos dos aspectos de la racionali­
dad instrumental.

Para Laudan, que el progreso científico no requiera la racionalidad quiere 
decir que los científicos del pasado pueden haber fallado en obtener los fines 
que perseguían, o sea pueden haber elegido mal los medios, no haber hecho una 
elección racional, y sin embargo pueden haber logrado otras metas. Puede ser 
que esas otras metas sean las que nosotros ahora consideramos valiosas y en­
tonces, aunque los científicos del pasado no hayan sido racionales, contribu­



UNA TEORÍA PLURALISTA DE LA CIENCIA 1 4 3

yeron al progreso de la ciencia, de acuerdo con nuestros estándares [Laudan 
1996, pp. 138-139].

Laudan critica las tesis metametodológicas de los historicistas subrayando 
correctamente que no podemos evaluar nuestras metodologías sobre la base de 
volver racionales las elecciones que hicieron los científicos del pasado, pues 
ellos pueden haber tenido en mente diferentes objetivos y diferentes creencias 
que actuaron en el trasfondo. “Sólo sería correcto usar nuestros métodos para 
evaluar la racionalidad de los científicos del pasado si sus instrumentos cog- 
nitivos fueran idénticos a los nuestros, y sólo si sus creencias fueran sustan­
cialmente las mismas que las nuestras” [pp. 138-139],

La racionalidad o la irracionalidad de Newton en relación con sus eleccio­
nes debe determinarse únicamente a la luz de “los valores cognitivos de Newton 
y tomando en cuenta sus creencias previas y las creencias en el trasfondo” 
[Laudan 1987, p. 22], Pero si independientemente de que haya logrado las metas 
que se fijó, Newton obtuvo otros resultados que son valiosos para nosotros, 
entonces Newton ayudó al progreso de la ciencia.

Este razonamiento se basa en la concepción de la racionalidad entendida como 
la elección de los medios adecuados para obtener fines determinados, a la luz 
de creencias previas y evidencia disponible, con exclusión de la discusión de los 
fines. Es ésta la idea de racionalidad que Laudan separa correctamente de la 
noción de progreso.

Según ese concepto de racionalidad, y entendiendo por “metodología” “el 
conjunto de reglas tácticas y estratégicas diseñadas para promover” ciertos fines 
(Laudan 1987, p. 21), es correcto sostener que “en la medida en la que nues­
tro juicio sobre la racionalidad de la acción de un agente implica tomar sus fines 
en serio, entonces las metodologías diseñadas para promover fines distintos a 
los del agente son incompetentes para pronunciarse acerca de la racionalidad 
del agente” [Laudan 1987, p. 22],

Pero si se asume sólo el concepto de racionalidad de medios a fines — que 
excluye el análisis de los fines— , y la metodología se restringe al concepto 
mencionado, entonces —como afirma el propio Laudan—  la metodología debe 
suplementarse con la axiología, es decir, con el análisis de los valores y los fi­
nes [Laudan 1987, p. 29; 1996, p. 140], con lo cual se trae a la discusión la ra­
cionalidad de los fines.

La tarea de analizar la axiología de la ciencia fue realizada en buena medi­
da por Laudan en Science and Values [1984], En ese libro habla explícitamen­
te de la racionalidad de los fines [véase Laudan 1984, p. 50], y en Beyond Po­
sitivism and Relativism [1996], Laudan afirmó:



1 4 4 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

Uno puede plausiblemente proponer una nueva meta para la ciencia, incluso una que 
nunca se haya buscado deliberadamente o siquiera que se haya contem plado. Pero 
la manera en la que se establecerán las credenciales de esa nueva meta implica mostrar 
que los logros canónicos de la disciplina en cuestión pueden preservarse como lo­
gros según la nueva descripción. Al intentar mostrar que el canon puede preservarse 
según el nuevo régimen axiológico, se tendrá que explorar la posibilidad de que el 
canon exhiba ejemplos en los que las nuevas metas son alcanzables. Pero eso es sólo 
un caso especial de la obtención de evidencia empírica a favor de que nuestros fi­
nes son realizables [Laudan 1996, p. 162],

Es racional cambiar de metas, continúa Laudan, sólo “frente a considera­
ciones muy persuasivas” [Laudan 1996, p. 163], De modo que aquí tenemos 
una prescripción acerca de cómo proponer y elegir nuevos fines. Se trata de una 
regla de la racionalidad de los fines.

Podemos concluir por tanto que en el trabajo de Laudan se encuentra ope­
rando un concepto de racionalidad instrumental que incluye el aspecto de la 
racionalidad de medios a fmes y el de la racionalidad de fines. Cuando Laudan 
desacopla la idea de progreso del concepto de racionalidad, debe entenderse 
que se refiere sólo al aspecto de la racionalidad de medios a fmes. Pero en rea­
lidad Laudan no desacopla el progreso de la racionalidad instrumental en el 
sentido amplio (el cual incluye la racionalidad de los fines). Por el contrario, 
su teoría queda comprometida con la tesis de que el progreso depende de la 
racionalidad instrumental. Veamos esto con mayor detenimiento.

§ 5. EL PROGRESO DEPENDE DE LA RACIONALIDAD

Para ello vale la pena citar un largo pasaje de Science and Valúes [Laudan 1984] 
en el que se ven claramente los respectivos papeles de la racionalidad de me­
dios a fines y de la racionalidad de fines en un típico proceso de desarrollo cien­
tífico que Laudan considera progresivo:

En un mom ento dado habrá al menos un conjunto de valores, métodos y de teorías 
que podemos identificar como operando en cualquier campo o subcampo de la ciencia. 
Llamemos C; a este colectivo, y a sus com ponentes^,, M, y Tr respectivamente [...] 
Los valores y metas en A  justificarán a las reglas deM ; y arm onizarán con la teoría 
Tr■ los métodos de M , justificarán a la teoría Tt y exhibirá la realizabilidad de los 
fmes e n A r- y la teoría Tt constreñirá a los métodos de M , y ejem plificará los valo­
res y metas de A r  Supongamos que alguien propone entonces una nueva teoría, T2, 
para reem plazar a Tr  Las reglas M¡ serán consultadas y ellas muy bien pueden in­
dicar razones para preferir T2 sobre T . Supongamos que en efecto lo hacen y que



UNA TEORÍA PLURALISTA DE LA CIENCIA 145

por consiguiente reemplazamos Tt con Tr  Conforme pase el tiempo, algunos cien­
tíficos pueden desarrollar ciertas reservas con respecto a y proponer una nueva 
y supuestamente superior metodología Mr  Ahora es preciso que se elija entre M  y 
Mr  Como hemos visto, eso requiere que se determine cuál de las dos, o es 
más prom isoria para realizar nuestros fines. Puesto que tal determinación será típ i­
camente una cuestión empírica, tanto A ; como la para entonces prevaleciente teoría 
T2 tendrán que ser consultadas para determinar cuál de las dos, M  o M2, es mejor 
para asegurar los fines en A r  Supongamos que, al comparar la eficacia relativa para 
lograr los valores compartidos, en A pueden presentarse argumentos convincentes 
que muestren que es superior a M r En esas circunstancias, suponiendo que los 
científicos se comportan racionalmente [cursivas añadidas], M 2 reem plazará a M . 
Esto quiere decir que conforme nuevas teorías Ty T4, ... Tn surjan más tarde, serán 
evaluadas de acuerdo con las reglas de M2 y no con las de M . Supongamos además, 
en este cuento fantástico, que imaginamos un severo desafío a los valores básicos 
mismos. Alguien podría, por ejemplo, ofrecer nueva evidencia sugiriendo que algún 
elemento de los fines de A, es irrealizable. Alguien más podría m ostrar que virtual­
mente ninguna de las teorías aceptadas por la comunidad científica como ejemplos 
de buena ciencia ejemplifica los valores expresados en A r (O podría m ostrarse que 
A t es un conjunto inconsistente en el sentido de que sus componentes son incom pa­
tibles entre sí.) En tales circunstancias los científicos pueden decidir racionalmen­
te [cursivas añadidas] ab an d o n a r^  y aceptar un conjunto consistente de valores al­
ternativo, A2, en caso de que estuviera a su alcance [Laudan 1984, pp. 76-77].

Me parece evidente que la primera instancia del término “racionalmente” 
en este párrafo (resaltado) tiene un significado diferente, aunque no desconectado, 
de la segunda instancia del mismo término (también resaltado). Para apreciar 
esto subrayemos que la primera instancia se refiere a la elección de teorías, sobre 
la base de una metodología dada, o a una elección de métodos, sobre la base 
de fines dados. Todo esto se refiere a la relación de medios a fines, excluyen­
do la consideración racional de los fines.

Pero la segunda instancia se refiere a un comportamiento y a una elección 
que Laudan reconoce como racional, correctamente, excepto que lo que él llama 
racional es la decisión de abandonar ciertos fines, por ejemplo porque se han 
mostrado inalcanzables.

Laudan ha hecho una muy buena labor argumentando a favor de la tesis de 
que, al menos en la historia de la ciencia, los científicos muchas veces se han 
comportado racionalmente corrigiendo sus objetivos. Por consiguiente no hay 
duda de que para Laudan los fines son susceptibles de discutirse y de ser ele­
gidos racionalmente.

Podemos concluir entonces que la tesis de Laudan en el sentido de que el 
progreso nada tiene que ver con la racionalidad de los científicos del pasado 
es engañosa. Es engañosa porque el término “racionalidad” es ambiguo. Laudan



1 4 6 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

hace bien en separar el progreso de la racionalidad estrecha, entendida sólo como 
la racionalidad de medios a fines. Pero el progreso no está desacoplado de la 
racionalidad si ésta se entiende como racionalidad de fines. Por el contrario, 
ha quedado claro que el progreso no es independiente de la racionalidad ins­
trumental amplia (que incluye la racionalidad de fines).

§ 6. LA RACIONALIDAD DEL CAMBIO CIENTÍFICO

Sugerí antes que además del concepto de racionalidad instrumental, que incluye 
el aspecto de la racionalidad de los fines, podemos hablar de la racionalidad 
del proceso de cambio científico.

Para comprender mejor este concepto recordemos que una teoría pluralista 
como la de Laudan asume la coherencia y la realizabilidad de los fines como 
estándares de racionalidad. Por ejemplo, se dice que es racional que los cien­
tíficos cambien de fines si se convencen de que los fines que perseguían antes 
no son realizables o que eran incompatibles entre sí [véase Laudan 1984, p. 50].

Los cambios de creencias y de fines que se hacen con miras a obtener ma­
yor coherencia o realizabilidad de metas son progresivos en dos sentidos:

a) en un sentido ligado a contextos específicos, porque ayudan a la realiza­
ción de las metas establecidas en el contexto en cuestión, y b) en un sentido más 
general, no con respecto a los fines de una comunidad científica específica, sino 
con respecto a los estándares de racionalidad que la teoría de la ciencia presu­
pone (a saber, al menos coherencia y realizabilidad de fines). Pero estos fines 
son estándares de racionalidad que se aplican a todos los contextos.

Esto es, el proceso de desarrollo científico es progresivo en doble sentido, 
pues aparte de progresar hacia fines específicos, en función de los’ cuales se juzga 
que ha habido progreso, el proceso de desarrollo científico ha progresado también 
removiendo inconsistencias y fines inalcanzables, y sustituyéndolos por visiones 
coherentes y por metas realizables. Lo que hace racional al proceso de desa­
rrollo científico, entonces, es que se han removido incoherencias y se han aban­
donado los fines que se han encontrado irrealizables, y en su lugar se han pro­
puesto visiones coherentes y fines en relación con los cuales hay buenas razones 
para creer que se pueden alcanzar.

Esto significa que el proceso de desarrollo científico ha progresado hacia fines 
que son a la vez estándares de racionalidad de la teoría desde donde se evalúa 
el proceso de desarrollo científico. Se trata de un tipo particular de progreso 
científico, a saber, el que avanza hacia la realización de los estándares de ra­
cionalidad, que son la coherencia y la realizabilidad de fines. Por avanzar ha­
cia la realización de esos estándares de racionalidad es que el proceso, además



UNA TEORÌA PLURALISTA DE LA CIENCIA 1 4 7

de progresivo, es racional. Pero además el desarrollo de la ciencia también es 
racional porque ha implicado un proceso de aprendizaje y autocorrección con 
respecto a las teorías, los métodos y aun los fines.

¿Puede reducirse el concepto de desarrollo racional de la ciencia a la noción 
de racionalidad instrumental? Debe reconocerse que el proceso requiere que 
los científicos tomen decisiones racionales, a saber, las de abandonar fines irrea­
lizables y sistemas inconsistentes de creencias. Cuando los científicos hacen 
esas elecciones se comportan racionalmente, y gracias a esas elecciones racio­
nales la ciencia progresa.

Pero conviene distinguir entre la toma de decisiones de los científicos, ba­
sadas en los valores de coherencia y realizabilidad de los fines, y el resultado 
en el proceso de desarrollo científico, que es un acercamiento hacia esos valo­
res. Analizados los sistemas de creencias y de teorías científicas en su desarrollo, 
se aprecia una tendencia de acercamiento hacia la coherencia y la realizabilidad 
de fines específicos. Esto es lo que significa que el proceso de desarrollo científico 
sea racional.

Pero cuando decimos que este proceso de desarrollo es racional, esta ins­
tancia del término de “racionalidad” no es aplicable a agentes específicos; lo 
mismo que el progreso, esa racionalidad no es específica de los agentes ni de 
sus decisiones, sino que se aplica a un proceso. En cambio, la noción de racio­
nalidad instrumental no puede aplicarse al proceso de desarrollo científico. La 
racionalidad instrumental es específica del agente [véase Laudan 1996, p. 139], 
por lo tanto no puede aplicarse a un proceso de desarrollo de una entidad como 
la ciencia. Por consiguiente, el concepto de racionalidad que se usa al hablar 
del proceso racional de desarrollo científico no puede ser el mismo concepto 
que el de racionalidad instrumental, pues éste sí es específico de los agentes y 
se atribuye a los científicos en tanto que individuos. Se trata de un concepto di­
ferente de racionalidad: “la racionalidad del cambio científico” .

En suma, la teoría pluralista no explica sólo por qué la ciencia es progresi­
va, sino también da cuenta de por qué es racional, instrumentalmente hablan­
do, y racional en el sentido del proceso de desarrollo científico.

§ 7. ESTE MODELO PLURALISTA NO ES RELATIVISTA 

Este modelo pluralista no es relativista por las siguientes razones:

1) Rechaza la idea de que “todo está permitido”.
2) Presupone una noción de progreso, y una doble noción de racionalidad 

(instrumental y racionalidad del desarrollo científico).



1 4 8 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISM O EN LA CIENCIA

3) Reconoce que la coherencia y la realizabilidad de los fines son constre­
ñimientos fundamentales y aspectos centrales de la racionalidad, que imponen 
límites acerca de lo que es epistémicamente admisible. (Aunque reconoce que 
lo que es alcanzable puede en ocasiones ser controvertible, puesto que la res­
puesta dependerá de creencias sustanciales, tanto científicas como metafísicas.)

4) Reconoce que de hecho la ciencia ha sido progresiva y racional (como 
proceso y basada en decisiones racionales de los científicos).

5) Acepta que los estándares de racionalidad han evolucionado y se han per­
feccionado.

6) No niega la posibilidad de comunicación entre defensores de diferentes 
puntos de vista, aunque reconoce que pueden surgir diferencias que no se po­
drán resolver por medios puramente racionales.

Las teorías pragmatistas, tanto como las realistas o las positivistas han man­
tenido la idea de que a ellas les corresponde, en tanto que concepciones epis­
temológicas, decir cuáles deben ser los fines de la ciencia, bajo pena de ceder 
el terreno a los relativistas. Pero hemos visto que el pluralismo no cede nada 
importante al relativismo, excepto reconocer que no ha habido y no hay metas 
fijas para la ciencia de una vez y para siempre. Tampoco el pluralismo renun­
cia al papel normativo de la epistemología.

§ 8. EL PAPEL NORMATIVO DE LA EPISTEMOLOGÍA 
SEGÚN EL MODELO PLURALISTA

El modelo pluralista que hemos comentado, basado en ideas de Laudan, sim­
plemente subraya que el complejo de elementos que los científicos presuponen 
en sus prácticas, esto es cuando están haciendo su trabajo, está compuesto por 
conjuntos de creencias sustanciales, teorías acerca de su objeto de estudio, reglas 
metodológicas, fines y valores, ninguno de los cuales es absoluto ni universal; 
todos estos elementos han cambiado a lo largo de la historia de la ciencia y pue­
den seguir cambiando. Aunque vale la pena recordar que puede haber cambios 
en uno de estos conjuntos sin que necesariamente cambien elementos de los 
otros conjuntos.

A final de cuentas, este modelo toma en serio la idea de que no hay un úni­
co fin de la investigación que sea el correcto, sino que hay una diversidad pal­
pable de usos y de fines de la investigación [véase Laudan 1984, pp. 63-64].

Se trata de un modelo pluralista porque toma en serio la idea de que en cues­
tiones epistemológicas puede haber diferentes fines legítimos, y no hay manera 
epistemológicamente bien fundada de preferir unos fines sobre otros ni de decir



UNA TEORÍA PLURALISTA DE LA CIENCIA 1 4 9

a los científicos cuáles fines perseguir. Lo que sí es posible hacer es señalar que 
ciertos fines deben abandonarse en ciertas circunstancias. También el modelo 
es pluralista porque reconoce que dados ciertos fines, puede haber una plura­
lidad de métodos que permitan obtenerlos. Pero a pesar de esto, el modelo plu­
ralista preserva un papel normativo para la epistemología.

Si seguimos la distinción de Laudan entre “metodología” —entendida en un 
sentido estrecho como “conjunto de reglas tácticas y estratégicas diseñadas para 
promover nuestros fines” [Laudan 1996, p. 129]— y “epistemología” —enten­
dida en un sentido amplio que incluye el análisis y la evaluación de los méto­
dos, los fines y las teorías de la ciencia— , según el modelo pluralista, la epis­
temología dirá cuáles maneras de perseguir el conocimiento son racionales y 
cuáles son irracionales. Y ciertamente recomienda que el conocimiento se busque 
de manera racional, bajo pena de fracaso. Fracaso en obtener conocimiento, tout 
court.

El modelo entonces preserva un papel normativo para la epistemología en 
doble sentido:

1) El modelo preserva la idea de Laudan de que las reglas metodológicas son con­
dicionales de la forma: “Si la meta de uno es y, entonces uno debería de hacer x." 
[Laudan 1987, p. 24; 1996, p. 132],

Es decir, el modelo admite que las reglas son máximas que descansan so­
bre pretensiones de conocimiento acerca del mundo empírico, y constituyen 
pretensiones que deben ser evaluadas de la misma manera en la que se ponen 
a prueba otras teorías empíricas [véase Laudan 1996, p. 133].

2) En un nivel más fundamental el modelo supone que la epistem ología recom ien­
da que los valores de coherencia y realizabilidad de los fines deben ser respetados 
en todo proceso de investigación, bajo pena de fracasar en la obtención de conoci­
miento [conocimiento tout court, se elimina aquí la calificación que Laudan añade 
de que sea conocimiento confiable].

Este papel prescriptivo de la epistemología incluye el establecimiento de 
constreñimientos acerca de lo que cuenta como conocimiento y acerca de la 
legitimidad de los fines epistémicos. Ciertamente, de acuerdo con este punto 
de vista, la epistemología no prescribirá cuáles fines perseguir, pero sí dirá cuáles 
fines son legítimos y cuáles no lo son. Por ejemplo, si se muestra que cierto fin 
es inalcanzable, de acuerdo con los recursos disponibles o accesibles para cierta 
comunidad epistémica, la epistemología prescribe que ese fin debe abandonarse.

Por esta razón la epistemología todavía tiene un papel normativo que des­
empeñar, pero sólo en el supuesto de que la gente está dispuesta a comportar­



se racionalmente. En este punto podemos aplicar de nuevo la estrategia de en­
tender las reglas epistemológicas como condicionales: “si usted quiere obte­
ner conocimiento, entonces lo mejor que puede hacer es investigar racionalmen­
te”. Pero para entender eso, así como para comprender mejor el desarrollo de 
la ciencia, requerimos concepciones de la racionalidad más amplias que la es­
trecha noción de medios a fines.

En los siguientes tres capítulos discutiremos con mayor profundidad esa 
noción más amplia de racionalidad, y veremos cómo ofrece el fundamento para 
una concepción pluralista de la ciencia como la que hemos comentado en el 
presente capítulo. Veremos que esa concepción de la razón puede dar cuenta 
de la diversidad epistemológica, metodológica y axiológica de la ciencia, y 
explicar cómo a pesar de esa diversidad, o mejor dicho, en virtud de ella, la ciencia 
progresa y es el mejor ejemplo de actividad racional que han inventado los seres 
humanos.

1 5 0  LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA



8

RACIONALIDAD, OBJETIVIDAD Y VERDAD 

§ 1. RAZÓN Y RACIONALIDAD

En este capítulo discutiremos el problema de la racionalidad de las creencias, 
en especial de la racionalidad de la aceptación de las creencias científicas y de 
cómo podemos, racionalmente, considerar que nos dicen algo objetivo y en su 
caso algo verdadero acerca de la realidad.

Partiremos de dos acepciones del término “razón”. Una es precisamente la 
que se refiere a la capacidad o habilidad de los seres humanos que les permite 
tener creencias correctas y bien fundadas sobre su entorno natural y social. Esas 
creencias, a la vez, les permiten —y suponen— interacciones con ambos 
entornos.

La interacción social mediante la cual se comunican las creencias es la in­
teracción dialógica o comunicativa, por medio de los lenguajes articulados, 
utilizando conceptos y proposiciones.

Se llama conocimiento proposicional a las creencias que se expresan y co­
munican por medio de proposiciones y que cuentan con una justificación sóli­
da para considerar que son correctas. Este tipo de conocimiento ha sido anali­
zado con profundidad por toda la tradición filosófica occidental, desde Platón 
hasta nuestros días.

La otra acepción de razón que nos interesa aquí es la de “razón” como fu n ­
damento o base para aceptar o rechazar una creencia, para elegir determinado 
curso de acción o un cierto fin. Así, la capacidad que llamamos razón es la que 
permite a los seres humanos de carne y hueso tener creencias y evaluar los fun­
damentos que tengan a favor o en contra de esas creencias.

El término “razón”, entonces, no se refiere a ninguna entidad, ni a misteriosas 
“facultades”, “las llamadas tradicionalmente ‘facultades del alma’, a menudo 
calificadas de ‘potencias’ ” [Ferrater 1992, p. 83], sino que la razón se entien-



152 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

de como una capacidad de “individuos biológicos de cierto nivel biomental y 
social” [Ferrater 1992, p. 84],

La racionalidad se entenderá como el ejercicio apropiado de la razón al hacer 
elecciones en la búsqueda de fines apropiados [véase Rescher 1988]. Desde 
esta perspectiva, sólo tiene sentido predicar la racionalidad o la irracionalidad 
con respecto a los seres humanos “y sus creencias, decisiones y conducta” 
[Mosterín 1978, p. 17]. Como lo ha dejado claro Mosterín, no es correcto pensar 
que los seres humanos son “animales racionales”, sino lo correcto es pensar 
que son “animales racionales o irracionales”, es decir, que al actuar, al elegir 
entre diversas opciones, al aceptar o rechazar creencias, por ejemplo, lo pue­
den hacer racionalmente o irracionalmente. Pero por supuesto muchas accio­
nes de los seres humanos, incluso muchas elecciones que hagan, no tienen que 
ser ni racionales ni irracionales. Andar en bicicleta — en vez de usar un vehí­
culo de motor de gasolina— puede ser una elección racional si no deseo con­
taminar más el medio ambiente, o si lo hago con el fin de mantenerme en buena 
condición física. Pero puede no ser ni racional ni irracional si lo hago como 
un fin en sí mismo, y nada más que por el placer de hacerlo. En cambio, si tengo 
urgencia de ir de la ciudad de México a Buenos Aires, es irracional hacerlo en 
bicicleta si tengo la opción de ir en avión.

Así pues, la racionalidad —como bien lo dice Mosterín— no es una facul­
tad, sino un método. Por otra parte, como ya hemos sugerido en este libro, la 
racionalidad no es única, así que —para ser precisos— deberíamos de hablar 
de diversas maneras racionales, o de diferentes métodos racionales, para tomar 
decisiones o para hacer elecciones cuando perseguimos fines determinados. Es­
tos fines pueden ser gnoseológicos, morales, estéticos, políticos, etc. De modo 
que la razón se ejerce, en ocasiones, para elegir creencias —aceptar o rechazar 
creencias— o cursos de acción —optar por un curso de acción o por otro, o por 
la inacción— o bien objetivos, fines y metas en función de intereses y deseos.

La acepción de razón como fundamento ha sido claramente formulada por 
Luis Villoro: razón, en este sentido, es “todo aquello que justifica para un su­
jeto la verdad o la probabilidad de su creencia, el fundamento en el que basa 
una creencia” [Villoro 1982, p. 78]. “Justificación”, a la vez, se entiende como 
la realización de “una operación mental por la que inferimos una proposición 
de otra proposición o de la aprehensión directa de un estímulo y, al hacerlo, damos 
razón de una creencia” [p. 79]. Por ejemplo, si he aceptado la proposición de 
que todos los hombres son mortales, debo aceptar por inferencia que yo soy 
mortal, puesto que creo que soy un hombre. Por otro lado, mi creencia en que 
soy calvo puede tener fundamento en la aprehensión directa de un estímulo, 
por ejemplo pasarme la mano por la cabeza y no sentir ni un solo cabello, o mi­
rarme en un espejo y ver mi cabeza lisa como una bola de billar.



RACIONALIDAD, OBJETIVIDAD Y VERDAD 1 5 3

Si suponemos que S  denota a un sujeto y p  a una proposición, dice Villoro, 
“Razón de la creencia de S en p  es lo que hace que ‘p  ’ sea aceptable para S ” 
[Villoro 1982, p. 77],

Ésta es la misma idea que explora Rescher en el libro antes mencionado: “La 
‘razón’ de un agente racional para dar un cierto paso (adoptar una creencia o 
ejecutar una acción o hacer una evaluación) es una consideración o una línea 
de pensamiento que proporciona al agente con una base de justificación para 
dar ese paso, y que puede por consiguiente —desde el punto de vista del pro­
pio agente— servir para explicarlo o validarlo” [Rescher 1988, p. 5].

Pero no todas las razones son buenas razones. Un sujeto es racional (en su 
elección de creencias, de un curso de acción crde fines) si su elección se basa 
en buenas razones. Rescher agrega: “Lo que convierte a una razón en una buena 
razón es el hecho de que su implementación conduce a nuestros esfuerzos en 
las direcciones apropiadas, y las mejores razones son aquellas que logran lo 
máximo en este sentido” [p. 6].

Un debate importante en la filosofía contemporánea ha sido si “las direcciones 
apropiadas” pueden determinarse racionalmente o no. Para la llamada teoría 
de la elección racional lo importante es elegir los medios más adecuados para 
obtener los fines que perseguimos, pero no podemos discutir racionalmente si 
estamos persiguiendo fines apropiados. Esta teoría se limita entonces a la ra­
cionalidad que hemos llamado de “medios a fines”. Para esta teoría, como lo 
explica Antoni Doménech:

Formalmente racional es quien elige lo mejor que tiene a su alcance, valiéndose de 
los medios más adecuados para ello. Eso conlleva al menos la existencia de 1) una 
ordenación transitiva de los deseos o preferencias del individuo, /, en cuestión 
(una función de esos deseos f(u)), 2) un conjunto de creencias, Cr de /, que conec­
tan causalmente sus acciones con los resultados de ellas en el mundo, y 3) un con­
junto de acciones posibles de I, Ar Es racional, en el sentido mínimo del término, 
quien escoge aquel curso de acción a. e  A¡ que, de acuerdo con Cf ha de llevarle del 
modo más adecuado o económico a lo que considera mejor de acuerdo con sus pre­
ferencias (a un máximo de la función f(u), si esas preferencias son describibles con 
una función continua) y con sus creencias [Doménech 1989, p. 20],

La teoría de la elección racional ha sido desarrollada básicamente en fun­
ción de la toma de decisiones con respecto a cursos de acción posibles, por lo 
cual su mayor relevancia tiene que ver con los campos de la acción humana; 
sus principales aplicaciones se han hecho en relación con la teoría económi­
ca, y se han discutido mucho sus consecuencias para las decisiones morales y 
políticas. Al respecto pueden verse el citado libro de Antoni Doménech, así como 
las obras de Jon Elster [1979, 1983, 1988 y 1989],



1 5 4 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

Entre las principales críticas que se han formulado a la teoría de la elección 
racional está el hecho de que trata sólo un aspecto de la racionalidad: la racio­
nalidad de medios a fines, es decir, la que se refiere a la elección de los medios 
más adecuados para la obtención de fines dados. Pero esa teoría hace caso omiso 
de otros aspectos que muchos autores consideran igualmente importantes —o 
más—  para comprender cabalmente la racionalidad.

Por ejemplo, desde un punto de vista epistémico, los seres humanos tienen 
que enfrentar elecciones no sólo en relación con medios para obtener fines, sino 
también en tomo a problemas como los siguientes: a) cómo elegir valores y fines; 
b) cómo aceptar o rechazar concepciones del mundo o entramados conceptuales 
más comprehensivos que las teorías científicas); c) cómo aceptar o rechazar 
teorías acerca del mundo; d) cómo aceptar o rechazar datos como evidencia 
pertinente para un problema específico; e) cómo aceptar reglas y normas; /) có­
mo aceptar o rechazar principios lógicos.

Con respecto a cada uno de estos problemas existe cierta noción de racio­
nalidad. Así, por ejemplo, Mario Bunge [1985] menciona los siguientes con­
ceptos de racionalidad, además del ya mencionado de la racionalidad instru­
mental:

a) Racionalidad evaluativa: que trata acerca de los fines que son realizables 
y que merecen ser perseguidos porque les asignamos un valor. Trata también 
de la elección de valores.

b) Racionalidad ontológica: requiere la adopción de una visión del mundo 
consistente, compatible con la ciencia y la tecnología disponibles.

c) Racionalidad epistemológica: requiere que las teorías que se acepten ten­
gan apoyo empírico y que se eviten las conjeturas que sean incompatibles con 
el cuerpo de conocimiento científico y tecnológico aceptado por medio de buenas 
razones.

d) y e) Racionalidad metodológica: requiere que la aceptación de creencias 
se haga después de una crítica cuidadosa y sólo cuando exista una adecuada 
justificación, es decir, pruebas o evidencia favorable, y que no existan razones 
suficientemente poderosas como para abandonar la creencia en cuestión; asi­
mismo exige que la aceptación de creencias esté basada en normas y reglas que 
tengan alguna garantía, aunque también ellas sean revisables.

f  Racionalidad lógica: exige evitar las contradicciones.

Bunge llama racionalidad completa al concepto que engloba a todos estos 
niveles. Cuando se ejemplifica uno de esos niveles, o una combinación de al­
gunos de ellos, podemos hablar de racionalidad parcial.



RACIONALIDAD, OBJETIVIDAD Y VERDAD 15 5

A la luz de ideas como éstas, el problema de una teoría como la de la elec­
ción racional es que trata tan sólo de una de entre muchas racionalidades par­
ciales. En particular, dado que esa teoría trata de analizar las formas de elegir 
los mejores medios para alcanzar determinados fines, en función de una orde­
nación de deseos y preferencias, se ha señalado insistentemente que es nece­
sario complementarla mediante el análisis de la formación de los deseos y pre­
ferencias. Por ejemplo, a la luz de una concepción de la racionalidad completa, 
en el sentido recién sugerido, la racionalidad evaluativa analizaría los fines que 
merecen ser perseguidos. Esto supondría un análisis de cómo se ha formado 
el interés en obtener esos fines, y de cómo se han formado las preferencias en 
función de las cuales se trata de alcanzarlos. Si descubrimos por ejemplo que 
buscamos determinados fines porque se nos ha inculcado el deseo de obtener­
los, digamos por medio de lavados de cerebro o por propaganda subliminal, 
entonces es racional revisar esos fines.

En suma, la teoría de la elección racional deja de lado el problema de si los 
deseos, las preferencias, los objetivos y las metas son un asunto también de 
posible crítica y elección racional, es decir, que puedan elegirse mediante la 
ponderación de los elementos a su favor y en su contra. Una concepción como 
la de la racionalidad completa asume un compromiso con estos problemas. 
Doménech, en el libro citado, se suma a esta crítica a la teoría de la elección 
racional y desarrolla una argumentación de acuerdo con la cual sí es posible 
elegir racionalmente las preferencias y los deseos. Un breve argumento que 
presenta una objeción en esta misma línea puede encontrarse en Putnam [1988]. 
Bunge [1985, cap. 1] alega más aún que la teoría de la elección racional es 
“seudorracional”, lo cual intenta poner en evidencia frente a la concepción que 
hemos aludido, que él llama una concepción global de la racionalidad.

Puesto que nuestro interés en este capítulo es el problema de la racionali­
dad de las creencias, en especial de la racionalidad de la elección de creencias 
científicas y de cómo podemos considerar que nos dicen algo objetivo o algo 
verdadero acerca de la realidad, tenemos que elucidar estos últimos términos: 
“objetividad”, “verdad” y “realidad”. Pero primero veamos lo que se ha deno­
minado “el modelo clásico de racionalidad”.

§ 2. EL MODELO CLÁSICO DE LA RACIONALIDAD

Para una larga tradición, obrar racionalmente, estar en la dirección adecuada 
dada una circunstancia determinada, significa aplicar cierto método de elec­
ción que supone un conjunto de normas cuya validez es universal. Este es el 
supuesto del modelo clásico de la racionalidad.



156 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISM O EN LA CIENCIA

Este modelo ha sido muy claramente expuesto por Harold Brown en un 
libro titulado Rationality [Brown 1988], Este autor señala que de acuerdo 
con la concepción clásica de la racionalidad, dado un problema determinado 
—en vista de la información disponible para los agentes que tienen que llegar 
a un resultado, y en virtud de sus creencias (el conjunto C¡ del que habla 
Doménech)— , los resultados racionales deben ser universales, necesarios 
y  determinados por reglas.

La universalidad de los resultados se refiere a que, dado un problema de­
terminado, todo agente racional que tenga la misma información a su disposi­
ción, si actúa racionalmente, debe llegar al mismo resultado. Esto supone que 
hay sólo un tipo de razonamiento correcto que lleva a una conclusión única. El 
paradigma de esto lo ofrecen las matemáticas y la lógica. Dado un problema 
matemático, digamos un sencillo problema aritmético como el de realizar la 
división de un número entre otro, sólo existe una única solución correcta. Si 
se obra racionalmente, y se razona correctamente, quienquiera que realice la 
operación debe llegar a la solución correcta, la única que es correcta. Lo mis­
mo pasa con un razonamiento deductivo. Cualquiera que lo juzgue deberá 
determinar si es correcto o no lo es, y eso dependerá de que se ajuste a ciertas 
reglas, a saber los principios de la lógica deductiva clásica.

La condición de necesidad se refiere a que el resultado al que se debe lle­
gar racionalmente al resolver un problema o al tomar una decisión es único 
porque se sigue necesariamente del punto de partida, dadas las características 
del problema y la información disponible. No es suficiente que todos los agentes 
racionales lleguen a la misma solución, sino que importa mucho la manera en 
la que llegan a ella, y deben llegar a ella por medio de un razonamiento, en virtud 
del cual deberán percatarse de que el resultado se sigue con necesidad a partir de 
la información disponible. En un argumento deductivo válido, la conclusión 
se sigue necesariamente de las premisas, y un teorema matemático, o el resul­
tado de un problema aritmético, también se siguen con necesidad a partir de 
las proposiciones previamente aceptadas. Así es que, de nuevo, la lógica de­
ductiva y las matemáticas ofrecen un sustento y un modelo al parecer adecua­
do para esta concepción de la racionalidad.

Pero además la forma correcta de obtener un resultado en aritmética, o la 
razón por la cual un argumento deductivo es válido, se debe a que se confor­
man a ciertas reglas. Ésta es la tercera característica de la concepción clásica 
de la racionalidad: la racionalidad de un resultado o de una conclusión reside 
en el hecho de obtenerse de acuerdo con las reglas apropiadas, por ejemplo 
las reglas de la aritmética o los principios de la lógica deductiva. Como lo señala 
Brown:



Las reglas son el corazón de la concepción clásica de la racionalidad: si tenemos re­
glas que son aplicables universalmente, entonces todos los que comiencen con la mis­
ma información deben en efecto llegar a la misma conclusión, y esas reglas son las 
que proporcionan la conexión necesaria entre nuestro punto de partida y nuestra 
conclusión [Brown 1988, p. 19].

Ahora bien, si nos preguntamos sobre qué base aceptamos la información 
de la que partimos y sobre qué base aceptamos las reglas que usamos, enfren­
tamos un problema serio, pues podemos caer en una regresión al infinito o en 
un círculo vicioso. La regresión al infinito puede darse si para aceptar deter­
minadas reglas nos apoyamos en otro conjunto de reglas previamente acepta­
das, ya que entonces podemos preguntarnos de nuevo sobre qué base acepta­
mos este segundo conjunto de reglas que nos permiten aceptar el primer conjunto. 
Si decimos que ese segundo conjunto a la vez tiene una base, es decir un ter­
cer conjunto de reglas, podemos volver a preguntarnos: y ese tercer conjunto, 
¿sobre qué base se acepta?, y asi al infinito.

La circularidad puede darse si nos preguntamos por qué aceptamos, o son 
aceptables, las premisas de las cuales partimos. Si respondemos que esas premisas 
son aceptables sobre la base de las reglas apropiadas, eso quiere decir que esas 
reglas deben haberse aplicado previamente sobre otro conjunto de premisas. 
Pero entonces otra vez podemos preguntamos, y esas premisas ¿cómo se acep­
taron? Con esto de nuevo corremos el riesgo de una regresión al infinito, o bien 
—como lo señala Brown basándose en observaciones de Roderick Chisholm— 
podemos estar tentados a completar un círculo vicioso, pues si hemos acepta­
do ciertas premisas Pp sobre la base de ciertas premisas P2, al preguntamos por 
la justificación de P2 podemos recurrir a otro conjunto de premisas P y para 
evitar la regresión al infinito podemos ahora decir que aceptamos P3 sobre la 
base de Pr

Para las corrientes llamadas fundacionistas la solución al problema estriba 
en encontrar el fundamento último que permita alcanzar algún tipo de conoci­
miento fuera de toda duda y que sea un punto de partida y una base segura para 
el conocimiento genuino. Sobre esos fundamentos últimos, el conocimiento se 
obtiene por medio de un método que garantiza llegar a los resultados confiables 
que las bases y la aplicación correcta de las reglas apropiadas garantizan.

Desde Platón a la fecha, pasando por grandes figuras como el racionalista 
Descartes, los empiristas clásicos Locke, Berkeley y Hume, o Kant, así como 
por las más influyentes corrientes de la filosofía occidental en el siglo XX, co­
mo el empirismo lógico y la fenomenología, todos tienen en común la idea de 
buscar las bases que constituyan el fundamento último del conocimiento y 
encontrar el método cuya apropiada aplicación garantice la obtención de ge­

RACIONALIDAD, OBJETIVIDAD Y VERDAD 1 5 7



1 5 8 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

nuino conocimiento, aunque sus grandes diferencias residan precisamente en 
la forma en la que conciben esas bases y ese método. Para los empiristas el 
fundamento último reside en la experiencia sensible, para los racionalistas en 
la razón —capaz de intuir ciertas verdades como evidentes—, para Kant nuestro 
conocimiento es posible y está garantizado en virtud de la estructura de la Razón 
[véase Gregori 1995],

En las palabras de Ernesto Sosa, esta tradición considera que hay “una rea­
lidad objetiva”, la cual “nos provee no sólo de objetos de conocimiento, sino 
también de puntos de partida y de métodos obligatorios. Estos puntos de par­
tida y métodos definen una estructura ahistóricamente permanente que deter­
mina el uso legítimo de la razón, y fija las condiciones y extensión de la racio­
nalidad, el conocimiento, el bien, y el derecho” [Sosa 1988, p. 352].

Para el modelo clásico de racionalidad no podemos entender el uso apropiado 
de la razón, las condiciones y la extensión de la racionalidad si no es compren­
diendo que hay una realidad objetiva que es la que impone las reglas del uso 
adecuado de la razón. Este modelo ofrece, pues, una manera clara de ver la li­
gazón entre la racionalidad y la objetividad. Pero ha habido diversas maneras 
de entender la “realidad objetiva”. En el siguiente apartado de este capítulo 
examinaremos algunas de ellas. Por ahora adelantemos que el modelo clásico 
ha recibido muy fuertes críticas y muchos filósofos hoy en día lo rechazan.

Entre las razones para ello se encuentra la incompatibilidad del modelo con 
una serie de ideas que con buenas razones han defendido varios filósofos des­
de diferentes perspectivas, por ejemplo, las ideas de Paul Feyerabend y de Thomas 
Kuhn sobre el desarrollo y el progreso del conocimiento científico, y en par­
ticular sobre lo que llamaron inconmensurabilidad; la concepción de Hilary 
Putnam que llamó “realismo interno”, o las ideas de Larry Laudan sobre el 
progreso científico. En el capítulo anterior examinamos algunos de los problemas 
del progreso científico y cómo da cuenta de ellos una teoría pluralista de la 
ciencia, en el resto de éste y en los dos siguientes capítulos discutiremos algu­
nas de las otras ideas mencionadas [véanse Feyerabend 1962; Kuhn 1962; Pérez 
Ransanz 1999, caps. 4 y 5; Putnam 1991; Laudan 1994, 1996].

§ 3. OBJETIVIDAD

Analizaremos ahora con mayor detalle la noción de objetividad y su relación 
con la racionalidad epistémica. Una idea típica de objetividad es la que presenta 
Ulises Moulines en un artículo titulado “Platonismo v.s\ relativismo en la teo­
ría del saber” [Moulines 1993], donde discute la noción de saber defendida por 
Luis Villoro.



RACIONALIDAD, OBJETIVIDAD Y VERDAD 1 5 9

Para Moulines la “objetividad” no debe equipararse —como lo hacen diversos 
autores, Villoro entre ellos— con intersubjetividad. Dice Moulines:

A prim era vista, no parece adecuarse a nuestras intuiciones equiparar la objetivi­
dad con la intersubjetividad, y ni siquiera decir que la objetividad im plica o presu­
pone la intersubjetividad. En efecto, supongamos que fuera un hecho que hace exac­
tam ente 250 m illones de años se paseaba un diplodocus por el lugar que ahora 
llamamos Berlín; y supongamos que yo estoy convencido de que ello es así; entonces 
podemos decir, según nuestras intuiciones habituales, que mi creencia correspon­
de a un hecho objetivo, y en este sentido, es una “creencia objetiva” ; sin embargo, 
está claro que ella no viene avalada intersubjetivamente y probablemente nunca podrá 
estarlo. La creencia es “objetiva”, pero no “intersubjetiva” [M oulines 1993, p. 16].

Es claro que Moulines llama aquí “hecho objetivo” a un suceso en la reali­
dad cuya existencia es completamente independiente de que algún ser racio­
nal lo llegue a conocer o no, de las razones que tenga para creer o dudar de su 
existencia, de que lo piense o no, o incluso que pueda o no siquiera concebir­
lo. Por consiguiente, la verdad de la proposición “hace exactamente 250 mi­
llones de años se paseaba un diplodocus por el lugar que ahora llamamos Berlín”, 
depende únicamente de que exista o no exista el hecho objetivo de que hace 
250 millones de años, exactamente, se paseaba un diplodocus por el lugar que 
ahora llamamos Berlín; y nada tiene que ver con que los seres racionales lo 
crean o no lo crean, ni con las razones que tengan o puedan llegar a tener, ni 
con sus métodos ni con los recursos conceptuales que tengan a su disposición 
para aceptar y rechazar creencias acerca del mundo. Adelante regresaremos 
sobre la conexión de la racionalidad y la objetividad con la verdad, pero no­
temos ya cómo, en una posición como la que defiende Moulines, la verdad sólo 
tiene que ver con la existencia “objetiva” de hechos, y nada tiene que ver con 
las creencias ni con las razones de los seres humanos. Por eso, desde ese punto 
de vista, la verdad se considera inútil epistémicamente, es decir, el saber y la 
ciencia poco o nada tienen que ver con la verdad. Como dice Moulines en otro 
trabajo: “No hay ningún océano de verdades por descubrir ante nosotros, o, si 
lo hay, no es eso lo que interesa a la empresa científica” [Moulines 1991, p. 185], 

Desde esta perspectiva se supone, pues, una realidad objetiva, la cual impone 
a la razón sus límites y su extensión, así como los métodos obligatorios para 
llegar a conocer genuinamente los hechos de esa realidad. Como lo ha formu­
lado Ernesto Sosa: se trata de “la tradición platónica comprometida con una 
realidad objetiva cognoscible por la mente pero independiente de ser conoci­
da o siquiera concebida o de cualquier forma pensada —independiente, al menos, 
de cualquier pensamiento humano— ’’ [Sosa 1988, p. 351]. En esta tradición, 
por supuesto, está incluido el propio Platón,



y hasta el obispo Berkeley — dice Sosa—  tiene su lugar debido en esa tradición: los 
espíritus berkeleyanos, desde el ser supremo hacia abajo, realmente piensan, sin que 
su pensar requiera para su realidad el apoyo de ser pensado por cualquier otro pen­
samiento; sus pensam ientos poseen, por tanto, una realidad independiente de cual­
quier pensam iento humano [p. 351].

En el sentido que aquí importa, el supuesto de esa “realidad objetiva” tam­
bién es común a los filósofos materialistas, y así pertenecen a esa tradición 
igualmente el marxismo materialista y muchas formas del llamado realismo, 
en particular del realismo científico [véanse Bunge 1985, cap. 3; 1977 y 1979, 
cap. IX; Olivé 1988, sección 3; Pérez Ransanz 1999, cap. VII; Quintanilla 1981, 
cap. VIII; Rivadulla 1986],

En el primer sentido de “objetivo”, pues, que es el asumido en toda la tra­
dición platónica, una creencia es objetiva porque se refiere a un hecho objeti­
vo. A la vez, la existencia del hecho en nada depende de algún sujeto, ni indi­
vidual ni colectivo, ni está dada intersubjetivamente. Cómo lo subraya Villoro; 
“Que, de hecho, haya paseado el diplodocus, quiere decir que tuvo existencia 
real (independientemente de toda subjetividad), o [...] que es un hecho ‘tran- 
subjetivo’. La existencia no está dada intersubjetivamente” [Villoro 1993, p. 345], 

Sin embargo hay otro sentido de “objetividad” al cual se han referido con 
frecuencia diversos autores, provenientes de tradiciones distintas. En este se­
gundo sentido, “objetividad no significa lo mismo que intersubjetividad pero 
implica intersubjetividad” [Villoro 1993, p. 345],

Para comprender mejor por qué surge esta noción de objetividad en la discu­
sión de la racionalidad epistémica, recordemos que no todas las razones —en 
el sentido de fundamento— son igualmente buenas. Para poder calificar a una 
creencia de auténtico conocimiento se requiere que las razones que la apoyan 
sean buenas razones. Aquí es donde entra el segundo sentido de objetividad.

En la propuesta de Villoro, por ejemplo, las buenas razones para que las 
creencias de una persona califiquen como auténtico conocimiento son las ob­
jetivamente suficientes para aceptar la creencia en cuestión. Una razón es ob­
jetivamente suficiente si es válida no únicamente para quien juzga, sino que 
es válida “con independencia de cualquier juicio particular que de hecho se 
formule sobre ellas” [Villoro 1982, p. 137], Objetivo, entonces, “es aquello 
cuya validez no depende del punto de vista particular de una o varias perso­
nas, sino que es válido con independencia de este punto de vista, para todo 
sujeto de razón que lo considere” [pp. 137-138].

La “objetividad” aquí enjuego se refiere a “razones”. Por ejemplo, si quie­
ro sostener la creencia en el hecho de que exactamente hace 250 millones de 
años un diplodocus se paseaba por lo que ahora llamamos Berlín, cuya exis­

1 6 0  LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISM O EN LA CIENCIA



RACIONALIDAD, OBJETIVIDAD Y VERDAD 161

tencia no está dada intersubjetivamente, entonces debo sostener esa creencia 
“como conclusión de un razonamiento a partir de razones que sí son intersub­
jetivas”. Las razones que nos permiten concluir “transubjetivamente” la exis­
tencia del diplodocus (un hueso hallado en tierras del terciario, una huella pe­
trificada, una hipótesis teórica consistente, etc.), son “objetivas” en un segundo 
sentido: son incontrovertibles para cualquier sujeto de una comunidad episté- 
mica; luego, son intersubjetivas. Las razones objetivas, en ese sentido, justifi­
can una creencia intersubjetiva [véase Villoro 1993, pp. 345-346].

La noción de “objetividad” en el segundo sentido supone la noción de co­
munidad epistémicapertinente, que el propio Villoro ha formulado así:

Supongamos que S denota a un sujeto y p  a una proposición cualquiera: Llamemos 
sujeto epistém ico pertinente  de la creencia de S e n p  a todo sujeto al que le sean 
accesibles las mismas razones que le son accesibles a S y no otras, y comunidad 
epistémica pertinente al conjunto de sujetos epistémicos pertinentes para una creencia 
[Villoro 1982, p. 147].

La noción de “comunidad epistémica pertinente”, a la vez, presupone el 
concepto de “marco conceptual”. Para que los miembros de una misma comu­
nidad epistémica tengan acceso a las mismas razones con respecto a una de­
terminada creencia, es preciso que compartan ciertas cosas, entre otras, creencias 
previas, reglas de inferencia, normas y valores epistemológicos, metodológi­
cos, e incluso éticos y estéticos, así como presupuestos metafísicos, de mane­
ra tal que puedan comprender y someter a discusión racional las ideas propuestas 
por otros miembros de la comunidad y, como resultado de tal discusión, llegar 
a aceptar de común acuerdo ciertas proposiciones como razones que apoyan a 
otras proposiciones. El conjunto de elementos mencionados es el que confor­
ma cierto marco conceptual.

En suma, en este segundo sentido podemos entender la objetividad como 
aceptabilidad racional en condiciones realmente existentes para una comunidad 
epistémica. Una creencia objetiva deberá estar basada en la mejor justificación 
que realmente tengan a su alcance los sujetos de la comunidad en cuestión. La 
objetividad se refiere, pues, a la posibilidad de reconocimiento público, en una 
comunidad determinada, de que hay una situación de hecho. Dicho reconoci­
miento descansa en las razones objetivamente suficientes, y por eso es racional.

Las creencias objetivas pueden servir de base para acciones o interacciones 
que a la vez pueden tener consecuencias en la comunidad donde se sostienen, 
o en su medio. La objetividad de una creencia está en función de otras creen­
cias disponibles, que pueden estar bien atrincheradas (es decir, que los sujetos 
que las creen muy difícilmente estarán dispuestos a revisarlas), así como de otros



1 6 2 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

recursos intelectuales y materiales disponibles para la comunidad de que se trate. 
Una creencia será objetiva en la medida en que haya evidencia a su favor ra­
cionalmente aceptable en términos del marco conceptual que tiene a su dispo­
sición la comunidad epistémica pertinente, y en relación con la cual no sea posible 
encontrar razones convincentes para abandonarla —en términos del mismo marco 
conceptual del que dispone la comunidad y con la evidencia disponible en función 
de los recursos teóricos y materiales a los que esa comunidad tiene acceso— . 
Una creencia objetiva, entonces, puede tener consecuencias en una sociedad, 
aunque no sea verdadera. El convencimiento de los miembros de una comuni­
dad de que el brujo puede hacer que recaiga sobre ellos la ira de los dioses, puede 
tener consecuencias en su conducta.

Según esta concepción, lo que es saber objetivo en una sociedad, para una 
comunidad epistémica, puede no serlo para otra distinta, en otras condiciones, 
con diferente tecnologia, con otras creencias y valores, quizá con diferentes re­
laciones sociales. Así pues, esta propuesta relativiza el saber objetivo a las co­
munidades epistémicas y a sus recursos: creencias disponibles, valores, tecno­
logía, etcétera.

Recordemos que la racionalidad epistémica puede verse como un método 
—o una diversidad de métodos— para elegir la mejor creencia —o las mejo­
res creencias—, esto es, las que constituyen un genuino saber. Para eso se re­
quiere que las creencias estén respaldadas por razones objetivamente suficientes.

La objetividad, de acuerdo con la segunda concepción que acabamos de ver, 
presupone a la racionalidad, es decir, es posible que haya creencias objetivas 
en virtud de que los seres humanos pueden, en ocasiones, ejercer su razón (como 
capacidad) y examinar las razones (los fundamentos) que apoyan a cierta creen­
cia, así como las que se le oponen, y con base en eso aceptar o rechazar la creencia 
en cuestión.

Pero muchos filósofos consideran que no es suficiente tener una creencia 
objetiva, en el segundo sentido, para lograr un auténtico conocimiento de la 
realidad. Para que la racionalidad conduzca a un genuino saber debe garanti­
zarnos que alcanzamos la verdad. Pasemos a examinar la relación de la racio­
nalidad epistémica con la verdad.

§ 4. CONOCIMIENTO Y VERDAD

Un buen punto de partida para esta discusión lo proporciona una opinión de Ma­
rio Bunge:



RACIONALIDAD, OBJETIVIDAD Y VERDAD 1 6 3

La racionalidad teórica no es un fin sino un medio. En particular, es un medio para 
alcanzar la verdad o hacer uso (bueno o malo) de ella. A su vez, la verdad es tanto 
un bien intrínseco como una herramienta para la acción: normalmente queremos saber 
la verdad porque somos naturalmente curiosos, y la necesitam os para dirigir racio­
nalmente nuestra conducta [Bunge 1985, p. 28].

Las razones de Bunge para sostener que la racionalidad teórica es un me­
dio para alcanzar la verdad provienen de su explícita aceptación de la siguien­
te tesis que tiene un componente metafisico y uno gnoseològico: “El mundo 
existe en sí (por sí mismo), o sea, haya o no sujetos cognoscentes” (tesis me­
tafísica, equivalente a la idea de la tradición platónica de que hay un mundo 
objetivo, que mencionamos arriba, si bien para el materialista Bunge lo único 
que existe realmente son los objetos materiales), y “los seres humanos pode­
mos conocerlo, aunque sólo sea en parte, imperfectamente, y de a poco” (tesis 
gnoseològica) [Bunge 1985, p. 45].

Estas dos tesis —que son el meollo del llamado realismo gnoseològico, junto 
con la idea de que la racionalidad teórica, o epistémica, tiene como objetivo 
la búsqueda de la verdad— van acompañadas de una particular concepción de la 
verdad, la llamada concepción correspondentista de la verdad: la verdad con­
siste en una correspondencia entre las proposiciones y la realidad. Por eso, para 
Bunge, “un ser racional no puede admitir las teorías físicas (o biológicas o 
sociológicas) o los diseños técnicos irrealistas. Cuando buscamos la verdad de 
hecho o la eficacia práctica exigimos realismo” [Bunge 1985, p. 41].

De acuerdo con la tradición que Bunge continúa, la racionalidad sirve para 
alcanzar la verdad. Pero para muchos filósofos, la verdad sola no basta para lograr 
un conocimiento genuino del mundo. Para otros, la verdad no es necesaria para 
considerar que ciertas creencias constituyen un genuino conocimiento. Veamos.

El concepto de “saber” ha sido discutido a lo largo de la filosofía occiden­
tal desde la antigüedad griega. Platón ofreció una elucidación que sigue mar­
cando la pauta de los análisis hasta hoy en día, aunque actualmente se defien­
da con importantes variaciones.

La propuesta platónica acerca de lo que es el conocimiento proposicional 
(el que se expresa mediante la fórmula “S  sabe que p  ”, donde S  se refiere a un 
sujeto cognoscente y p  a una proposición), en resumen, es la siguiente:

S  sabe que p  
sí y sólo si
1) S  cree que p
2) “p  " es verdadera
3) S  tiene razones suficientes para creer que p



1 6 4 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISM O EN LA CIENCIA

Si S  tiene razones suficientes para creer que p, podemos decir que está ju s­
tificada la creencia de S  quep  [Villoro 1982, p. 17].

Esta propuesta, en sus términos generales, fue aceptada como correcta hasta 
mediados del siglo XX. Pero en un muy breve artículo publicado en 1963, Edmund 
Gettier presentó una objeción demoledora, que disparó la proliferación de pu­
blicaciones sobre el tema [“¿Es conocimiento la creencia verdadera justifica­
da?”, Gettier 1963],

Carlos Pereda — siguiendo un modelo propuesto por Keith Lehrer [1974], 
y citado por el propio Villoro [1982, p. 186]— explica los llamados “ejemplos 
de tipo Gettier”: en ellos una “proposición p  está justificada para el sujeto S  pero 
es falsa, [una] proposición q se infiere de p, y por ello está también justificada 
para S, y es además verdadera”. Entonces S  cree que q, donde q es verdadera, 
y S  está justificado en esa creencia, pero su justificación se basa en las razo­
nes que lo llevaron a aceptar la proposición p, que es falsa, por lo cual las ra­
zones que tiene para creer que q no son buenas razones.

Un ejemplo es el siguiente: una profesora tiene razones para creer que su 
estudiante Edgar puede leer textos en latín. De la premisa de que Edgar lee latín 
concluye que al menos uno de los estudiantes de su clase lee latín. Edgar en 
realidad no sabe leer latín, sin embargo otro estudiante de la clase sí lee latín 
(aunque la profesora no lo sabe), por lo cual la conclusión es verdadera. La 
profesora entonces tiene una creencia verdadera y justificada cuando cree que 
al menos uno de sus estudiantes lee latín. Pero las razones que la llevan a esa 
creencia son las que la han llevado a creer la proposición falsa de que Edgar 
lee latín. La conclusión de la profesora de que al menos uno de sus estudian­
tes lee latín la ha obtenido haciendo una inferencia a partir de la proposición 
falsa de que Edgar lee latín.

La profesora cumple con las tres condiciones de la definición tradicional de 
saber (cree que al menos uno de sus estudiantes lee latín, está justificada en su 
creencia, y es verdad que al menos uno de sus estudiantes lee latín), pero como 
dice Lehrer, “no podría decirse que la profesora sabe que la conclusión es ver­
dadera, porque está en lo cierto debido a la buena suerte más que a una buena 
justificación” [1974, p. 19, citado por Villoro]. Por lo tanto, como concluye 
Pereda: “la definición tradicional es incompleta o incorrecta” [Pereda 1993, p. 
155],

Además de esta objeción, Villoro ha dado otros dos argumentos para rechazar 
la definición platónica tradicional de saber. Uno lo expresa sucintamente así: 
si la proposición “S  sabe que p  " incluye a la proposición “ 'p ’ es verdadera”, y 
“verdadera” se entiende en el sentido de la verdad absoluta, entonces sólo sa­
bríamos las proposiciones infalibles. Pues “si S  sabe quep, y ‘p ’es verdadera 
en sentido absoluto, cualquier razón que pudiera aducirse posteriormente en



RACIONALIDAD, OBJETIVIDAD Y VERDAD 1 6 5

contra de ‘p  ’es falsa por principio y debe ser descartada por S ” [Villoro 1982, 
p. 184], Pero Villoro quiere defender una noción de saber según la cual “pue­
do saber algo sin tener que rechazar de antemano cualquier razón posterior en 
contra” [p. 184], Le parece a él que ese sería un saber a la medida humana.

El otro argumento que da Villoro es que la segunda condición de la formu­
lación tradicional, la condición de verdad, “presenta una forma distinta a las 
otras dos. Mientras éstas mencionan el sujeto del saber, la segunda no lo hace. 
La definición no es precisa mientras no mencione quién juzga la verdad de ‘p  ’ ” 
[p. 182]. En suma, mientras no se precise quién juzga la verdad de "p”, la con­
dición de verdad se refiere a la verdad absoluta “independiente de las razones 
aducidas por un sujeto”, pero entonces “nadie puede aseverarla y, por consi­
guiente, nadie puede juzgar que S  sabe” [p. 183],

Moulines [1993] resumió muy bien este problema: “el requisito de verdad 
parece bloquear cualquier intento de utilizar (la definición tradicional), no como 
definición, sino como criterio general de saber. La razón es simple: no dispo­
nemos de un criterio adecuado para la verdad, pero hay que presuponer un criterio 
tal si queremos introducir un criterio de saber según” la definición tradicional 
[p. 13]. Moulines exige que lo que él llama “la teoría platónica del saber” —la 
definición tradicional— no sea sólo una definición nominal, sino una teoría, 
y eso quiere decir que tenga casos de aplicación que ella misma pueda decidir 
si son genuinos o no. “Con otras palabras —dice Moulines— , además de pro­
porcionar una definición formalmente correcta y compatible con los usos co­
rrientes del lenguaje, se trata de proporcionar un criterio de adjudicación del 
conocimiento, es decir, dar pautas de aplicación universal para decidir si un sujeto 
dado sabe algo o no” [p. 12].

Por las tres razones mencionadas, Villoro considera que conviene corregir 
la definición platónica tradicional y hace una propuesta alternativa en la que 
elimina la condición de verdad de la definición [1982, p. 175]:

S  sabe que p
si y sólo si
1) S  cree que p
2) S tiene razones objetivamente suficientes para creer quep

Con este análisis de saber a la mano, retomemos nuestra discusión sobre la 
noción de verdad desde la perspectiva de la racionalidad epistémica. Ante las 
grandes dificultades del análisis tradicional del saber, puede tomarse una de 
dos posiciones posibles: o bien se mantiene la condición de verdad y se bus­
can otras soluciones [véase por ejemplo Sosa 1964] — esto es lo que sostie­
nen Moulines [1993] y Pereda [1993]— , o bien, como Villoro, se abandona 
la condición de verdad y se redefine sin ella la noción de saber.



1 6 6 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

Si optamos por la primera vía, mantenemos el lugar decisivo de la verdad 
en la definición de saber y en la formulación de un criterio para decidir si un 
sujeto dado sabe o no. Pero entonces tenemos que dar una respuesta satisfac­
toria al problema de Gettier y a las otras dos objeciones de Villoro.

Si optamos por la segunda vía, ¿evitamos el problema de elucidar la noción 
de verdad, de entenderla de alguna manera, para comprender lo que es el sa­
ber, y en particular para decidir cuándo alguien sabe algo o no, es decir, cuán­
do alguien ha aceptado una creencia racionalmente?

Los trabajos posteriores de Villoro han dejado claro que si bien es impor­
tante la eliminación de la condición de verdad del análisis del saber, y por con­
siguiente no hace falta esta noción para decidir cuándo alguien sabe algo, dentro 
de una teoría del conocimiento no podemos prescindir de la noción de verdad 
ni de una comprensión de ella, si queremos entender cómo es posible que los 
sujetos epistémicos tengan acceso a la realidad, es decir, que su conocimiento 
“alcance a la realidad”.

Villoro subraya que hay que distinguir entre dos tipos de

preguntas que exigen respuestas de nivel distinto. Una es epistem ológica, ¿qué po­
demos conocer?; y otra ontològica: ¿qué existe realmente? [...]  El análisis de las 
condiciones del conocimiento justificado no implica necesariamente una respuesta 
a la segunda pregunta. Para responderla, debemos pasar de ¡a justificación  del co­
nocim iento a su explicación. Dado que hay conocimientos justificados, ¿qué debe 
existir para explicarlos? Ésta es una cuestión metafísica. [...] Propongo que el rea­
lismo ontològico es la explicación más razonable de la existencia de conocim ien­
tos justificados [Villoro 1993, p. 340].

El realismo ontològico, según Villoro, dice: “íExiste un mundo real, uno, cuya 
existencia no deriva de la subjetividad. Luego, la realidad independiente de los 
sujetos ha de plantearse como explicación de la intersubjetividad” [p. 340]. Y la 
liga de la intersubjetividad con la objetividad se da por medio de otra tesis: “Todo 
conocimiento está condicionado subjetivamente. Luego la objetividad ha de estar 
ligada a la intersubjetividad.” Pero en vista del presupuesto realista ontològico, 
la realidad independiente de los sujetos se plantea como explicación de la in­
tersubjetividad.

¿Dónde queda la noción de verdad? Si bien la verdad fue eliminada como con­
dición en la definición de saber, y no es necesaria dentro de la justificación del 
saber, la verdad aparece de nuevo para explicar el saber, para dar cuenta de su 
posibilidad. Para que exista saber deben existir razones objetivamente suficientes, 
y para que existan éstas debe existir la realidad independiente de todo sujeto.

Pero más aún, de acuerdo con Villoro, para explicar la objetividad de nues­
tras razones debemos suponer no sólo que existe la realidad independiente de



RACIONALIDAD, OBJETIVIDAD Y VERDAD 1 6 7

todo sujeto y todo marco conceptual, sino que la verdad es correspondencia de 
nuestros juicios con la realidad, y ésa es “la única explicación racional suficiente 
de la objetividad de nuestras razones” [Villoro 1982, p. 181]. Villoro llega así de 
nuevo a un punto de convergencia con las ideas de Mario Bunge que comen­
tamos al inicio de este apartado.

En efecto, para una posición como ésta la verdad no puede sino entenderse 
como correspondencia entre los juicios y la realidad. Esto es así porque la te­
sis del realismo ontològico se propone precisamente para evitar desembocar en 
un relativismo ontològico: “Lo que sí puede alarmamos es pensar que no hay 
una realidad única, que esté ahí y subsista con independencia de nuestras acti­
tudes variables y a menudo arbitrarias. Nos angustia que todo pudiera ser un 
sueño evanescente de nuestras subjetividades” [Villoro 1993, p. 345],

Así pues, Villoro ha formulado una posición relativista con respecto al co­
nocimiento, pero no desemboca en un relativismo con respecto al mundo en vir­
tud de su realismo ontològico y de su noción de razón:

El saber se basa en razones; y “razón” es lo que “conecta” la proposición con la realidad 
existente. Luego, cualquier creencia basada en razones incontrovertibles, aunque sea 
falible, no depende para su verdad de las variables actitudes psicológicas de una 
comunidad, sino de las garantías que ofrezcan las razones para alcanzar la realidad. 
Por dependiente que sea de las comunidades intersubjetivas en su justificación, el 
saber nos “ata” a la realidad [Villoro 1993, p. 347],

Para esta teoría del conocimiento, pues, el saber es falible. Pero si se quiere 
sostener que mediante el saber se “alcanza la realidad”, es decir, que lo que se 
conoce son hechos y objetos reales, entonces se deben aceptar dos proposiciones: 
“1) De la justificación objetiva [de una proposición] podemos inferir, con ra­
zonable seguridad, su verdad. 2) Esa inferencia no es necesaria. Si no acepta­
mos 1 ningún saber sería verdadero; si no aceptamos 2 todo saber sería infali­
ble” [Villoro 1993, pp. 348-349],

La hipótesis de la verdad de las proposiciones justificadas, como correspondencia 
con un mundo real, evita el relativismo ontològico; se opone a la extravagante hi­
pótesis de la creación del objeto al conocerlo. También explica la continuidad de la 
marcha del pensam iento científico en su búsqueda de la verdad [p. 349],

Hasta aquí, pues, una visión que enlaza coherentemente las nociones de 
racionalidad, objetividad y verdad. Asumiendo una noción de objetividad que 
implica intersubjetividad, y una noción absoluta de verdad como correspondencia 
entre el lenguaje y la realidad. Pero esta visión no está exenta de dificultades. 
Veamos algunos problemas.



1 6 8 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

Hay dos supuestos básicos de esta concepción que han sido blanco de ataque:
1) el supuesto metafísico de la existencia de una realidad constituida por obje­
tos que son absolutamente independientes de los sujetos racionales, de sus re­
cursos conceptuales y de sus métodos para conocer esa realidad, y 2) la con­
cepción de la verdad como correspondencia entre el lenguaje y la realidad.

El supuesto metafísico en cuestión ha sido duramente criticado por muchos 
autores y por diferentes razones. Aquí recordaremos sólo dos líneas de argu­
mentación. Una es la que se deriva del trabajo de Thomas Kuhn, en particular 
sobre el llamado problema de la inconmensurabilidad. Este problema tenía, entre 
otras, la siguiente consecuencia, formulada de manera por demás enigmática 
y provocadora por el propio Kuhn: “Después de una revolución, los científi­
cos responden a un mundo diferente” [Kuhn 1962, cap. X], La noción de in­
conmensurabilidad es una de las que más controversia ha suscitado en la filo­
sofía de la ciencia de la segunda mitad del siglo xx, y que ha dado lugar a no 
pocos malos entendidos.

En una de las más completas y claras exposiciones de la evolución del pen­
samiento de Kuhn, Pérez Ransanz [1999] resume de la siguiente manera el 
problema de la inconmensurabilidad en La estructura de las revoluciones cien­
tíficas. En ese libro la inconmensurabilidad

queda caracterizada como una relación que se predica entre paradigmas sucesivos, 
es decir, entre tradiciones de ciencia normal separadas por una revolución. La incon­
m ensurabilidad entra en escena, como protagonista principal, en la situación que 
plantea la transición revolucionaria entre paradigmas, y abarca las diferencias que se 
presentan tanto en los aspectos cognitivos (en los sistemas conceptuales, los postu­
lados teóricos, los supuestos de existencia y la percepción del mundo) como en los 
aspectos metodológicos (en los criterios de relevancia y evaluación, las estrategias 
de procedimiento, las técnicas experimentales, etc.). Por tanto a esta primera carac­
terización la podríamos llamar “la formulación global” de la inconm ensurabilidad. 
Pero notemos que su carácter global viene acompañado de una gran falta de preci­
sión [Pérez Ransanz 1999, p. 85].

Las ideas de Kuhn sobre el concepto de inconmensurabilidad evoluciona­
ron notablemente a lo largo de los años. Pérez Ransanz analiza con detalle esa 
evolución, así como los diversos intentos de Kuhn por precisar el concepto. En 
los años setenta Kuhn restringió el dominio de la relación de inconmensurabi­
lidad a las teorías que se proponen dentro de paradigmas sucesivos, y no la en­
tendió más como inconmensurabilidad entre paradigmas. Según esta nueva idea, 
la inconmensurabilidad se da entre teorías, y más precisamente, entre sus léxicos 
o vocabularios. “De esta manera, la inconmensurabilidad queda acotada en el 
terreno semántico: dos teorías son inconmensurables cuando están articula­



RACIONALIDAD, OBJETIVIDAD Y VERDAD 169

das en lenguajes que no son completamente traducibles entre s í” [Pérez Ransanz 
1999, p. 86], Al rastrear el tipo de cambio semántico que conduce a los fraca­
sos de traducción completa entre teorías, Kuhn encuentra la clave “en las rela­
ciones básicas de semejanza / diferencia de acuerdo con las cuales se identifi­
can y clasifican los objetos de un dominio de investigación” [p. 92], Esto es, 
en el paso de un paradigma al siguiente cambian los esquemas clasificatorios. 
En palabras del propio Kuhn:

Un aspecto de toda revolución es que algunas de las relaciones de sem ejanza cam­
bian. O bjetos que antes estaban agrupados en el mismo conjunto son agrupados 
después en conjuntos diferentes, y viceversa. Piénsese en el Sol, la Luna, Marte y 
la Tierra, antes y después de Copérnico; en la caída libre, el m ovim iento pendular 
y el movimiento planetario, antes y después de Galileo; o en las sales, las aleacio­
nes y las mezclas de azufre y limaduras de hierro, antes y después de Dalton. Como 
la mayoría de los objetos, incluso dentro de los conjuntos que se alteran, continúan 
agrupados igual, los nombres de los conjuntos generalmente se conservan [Kuhn 
1970b, p. 275],

La importancia de esto es que no se trata sólo de cambios en la manera en 
la que los agentes racionales hacen clasificaciones de objetos en el mundo, sino 
que estos cambios, como lo explica Pérez Ransanz, suponen “una alteración en 
las pautas básicas de semejanza / diferencia”, y por tanto remiten “a un cam­
bio en cierto tipo de conceptos, los conceptos de clase”, a los que Kuhn más 
tarde —en los años ochenta— se referirá como “categorías taxonómicas”. Se 
trata, por tanto, de un cambio semántico que no se reduce al modo como las teorías 
rivales caracterizan su ámbito de referencia, sino de un cambio que implica una 
modificación en la estructura de dicho ámbito [Pérez Ransanz 1999, p. 93], De 
aquí la afirmación de que lenguajes diferentes imponen al mundo estructuras 
diferentes. Se trata de un cambio de significado que involucra no sólo al senti­
do (la intensión) de ciertos términos, sino también su referencia (sus extensiones).

El hecho de que personas con diferentes criterios y expectativas lleguen a usar de 
la misma manera el léxico de su comunidad — identificando los mismos referentes—  
se explica por el resultado al que conducen los análisis pedagógicos de Kuhn: el 
proceso de aprendizaje de un lenguaje es, ante todo, un proceso en el que los suje­
tos adquieren estructuras taxonómicas homologas, estructuras que por tanto refle­
jan  el mismo mundo [Pérez Ransanz 1999, p. 114].

De aquí que Kuhn afirme que “cuando la estructura es diferente el mundo es 
diferente, el lenguaje es privado, y cesa la comunicación hasta que un grupo 
aprende el lenguaje del otro” [Kuhn 1983, p. 683],



1 7 0 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISM O EN LA CIENCIA

Mediante el aprendizaje del lenguaje y la socialización en un grupo, las 
personas aprenden a categorizar y a estructurar el mundo de la experiencia de 
la misma manera. Así, cada individuo adquiere las pautas básicas de semejan­
za / diferencia que son relevantes en su comunidad. En una palabra, aprende 
“qué es lo que hay”, cuáles son los objetos que hay en el mundo: “adquiere una 
ontología”.

En conclusión, los análisis de historia de la ciencia de Kuhn, la discusión 
de los problemas de inconmensurabilidad, la comparación de teorías, la traduc­
ción entre lenguajes, la interpretación de teorías y de concepciones del pasa­
do o de otras culturas, así como del aprendizaje de un lenguaje y de la forma 
de cultivar una disciplina, todo esto apoya la idea de que los objetos que hay 
en el mundo, la ontología de las teorías científicas, no son independientes de 
lo que Kuhn llamó “taxonomía léxica”, que en sus propias palabras:

Estaría m ejor nombrado como esquema conceptual, donde la noción mism a de es­
quema conceptual no es la de un conjunto de creencias sino la de un modo particu­
lar de operar de un módulo mental, que es requisito previo para tener creencias; un 
modo que a la vez proporciona y limita el conjunto de creencias que es posible concebir 
[Kuhn 1991, p. 5],

Esta es la conclusión que milita en contra de la tesis metafísica 1 antes men­
cionada, como la que asumen Villoro y Bunge, a saber, que hay un único mundo 
de objetos cuya existencia es independiente de los esquemas o marcos concep­
tuales.

Desde una perspectiva diferente, Hilary Putnam también ha atacado fuer­
temente esa tesis metafísica. Después de que durante mucho tiempo abogó por 
ella, en la década de los años ochenta y los novénta la criticó severamente en 
varias obras. Putnam propugnó por una concepción distinta, llamada realismo 
interno o realismo pragmático [véanse Putnam 1981, 1987, 1990], El realis­
mo interno sostiene que la pregunta acerca de cuáles son los objetos que cons­
tituyen el mundo sólo tiene sentido plantearla en relación con un marco con­
ceptual o con una descripción determinada.

Las concepciones de Kuhn y de Putnam se articulan coherentemente en una 
posición que puede llamarse constructivista, la cual sirve de fundamento a una 
teoría pluralista de la ciencia. Pero hay diversos tipos de constructivismo. Esto 
lo discutiremos en los dos siguientes capítulos. Además, Putnam acompañó sus 
ideas sobre el realismo interno con la tesis de que la verdad es un tipo de acep­
tabilidad racional [Putnam 1981], En el último capítulo, “Pluralismo episte­
mológico”, examinaremos esta concepción de la verdad y analizaremos sus 
dificultades.



9

CONSTRUCTIVISMO, RELATIVISMO Y PLURALISMO

§ 1. TRES VARIEDADES DE CONSTRUCTIVISMO

Entre las múltiples y muy importantes repercusiones de la obra de Thomas Kuhn 
en la filosofía y la sociología de la ciencia contemporáneas, especialmente desde 
la aparición de La estructura de las revoluciones científicas en 1962, está el vi­
goroso desarrollo de la perspectiva constructivista. Uno de los más importan­
tes precursores del constructivismo en la sociología de la ciencia del siglo XX 
fue el libro de Ludwick Fleck publicado en los años treinta —y rescatado del 
olvido por el propio Kuhn—, La génesis y  el desarrollo de un hecho científico 
[Fleck 1986], cuyo título revela la tesis central que se sostiene en el texto: los 
hechos científicos tienen una génesis y un desarrollo, los hechos científicos no 
son dados ni tienen una existencia independiente de los sujetos y de sus apa­
ratos cognítívos y herramientas conceptuales; los hechos son construcciones 
y, en las tesis de Fleck y de Kuhn, son construcciones sociales.

Al finalizar el siglo XX pueden identificarse al menos tres variedades de cons­
tructivismo, todas ellas en deuda con la obra de Kuhn, pero no todas respalda­
das por esa misma obra. Siguiendo a Richard Boyd [1992] podemos hablar, por 
un lado, del constructivismo que subraya que la ciencia es un conjunto de prác­
ticas sociales, a la par que cualquier otro sistema de prácticas, digamos las po­
líticas, y por consiguiente muchas de (y algunos afirman que todas) las cues­
tiones importantes para entender la ciencia y su desarrollo deben ser analizadas 
mediante métodos de las ciencias sociales empíricas, como la antropología, 
la sociología y la ciencia política, o bien con métodos de análisis de textos, a la 
manera en que lo hacen ciertas corrientes de crítica literaria [véase, por ejem­
plo, Woolgar (comp.) 1988]. En suma, esta posición sostiene que los produc­
tos de las ciencias, y las prácticas responsables de producirlos, deben quedar 
sujetos al mismo tipo de análisis que se realiza sobre textos y otros productos



1 7 2 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

culturales. Suele llamarse “constructivismo social” a esta concepción. Ésta es 
la línea defendida desde los años setenta por los representantes de la Escuela 
de Edimburgo [véanse Bames 1974, 1977; Bloor 1991]. Autores como Latour 
y Woolgar [1979] también parten de este punto de vista, pero llevan su posi­
ción a un extremo que los separa de la posición kuhniana [véanse además, por 
ejemplo, Latour 1987, Woolgar 1988]. Boyd [1992] llama a esta última con­
cepción “constructivismo devastador” (debunking). Adelante volveremos so­
bre ella. Desde una perspectiva filosófica, Philip Kitcher [ 1993] incorpora muchas 
tesis centrales del constructivismo social de manera interesante en uno de los 
más ricos y sugerentes análisis de la ciencia publicados en años recientes.

La obra de Kuhn es compatible con el constructivismo social mencionado 
en primer término (no el devastador), y de hecho fue un estímulo importante 
para su desarrollo. Pero la concepción kuhniana es mucho más rica. Tiene un 
interés epistemológico más profundo, el cual radica en la revitalización de una 
posición constructivista de filiación kantiana, en la que la construcción de la 
que se habla no se refiere sólo a la de artefactos como los textos científicos, los 
instrumentos, los diseños experimentales, las instituciones, y si se quiere las 
teorías científicas, sino que se trata en sentido literal de la construcción social 
del mundo al que se refieren las teorías científicas, y con el que interactúan los 
científicos. Esto implica resaltar el importante papel de los presupuestos epis­
temológicos y metafísicos de los métodos y las teorías, de las actividades y de las 
prácticas científicas, en la constitución de los objetos reales [al respecto véanse 
Pérez Ransanz 1996a, 1996b y 1999],

La filosofía y la sociología de la ciencia y del conocimiento contemporáneas 
han desarrollado de manera amplia y profunda la combinación de estos dos tipos 
de constructivismo (el social y el neokantiano). En un trabajo de 1990 el pro­
pio Kuhn aseveraba que “son los grupos, y las prácticas de grupos lo que cons­
tituye a los mundos (y son constituidos por ellos). Y la práctica-en-el-mundo 
de algunos de esos grupos, es la ciencia” [Kuhn 1991, p. 11].

Precisamente, uno de los grandes méritos de la obra de Kuhn fue el impul­
so que dio a la idea de traer a las comunidades científicas, o a las comunida­
des epistémicas, de regreso al corazón de la epistemología y de la filosofía de 
la ciencia, con lo que se logró apreciar la importancia epistemológica de las 
prácticas sociales, así como las implicaciones metafísicas de éstas.

El constructivismo de tipo kantiano implícito en gran parte del trabajo de 
Kuhn, y sólo parcialmente desarrollado por él, sostiene que la realidad es de­
terminante para el contenido de las teorías científicas, pero también es deter­
minante el esquema conceptual, o el paradigma, desde el cual se trabaja. La 
confluencia de estas dos determinaciones constituye a los mundos en los que 
habitan y con los que interactúan los seres humanos.



CON STRUCTIVISM O, RELATIVISMO Y PLURALISM O 1 7 3

Para este tipo de constructivismo, los paradigmas o los marcos conceptua­
les hacen una contribución determinante para las estructuras causales y para 
la constitución de los objetos en el mundo. Pero esa contribución, si bien es ne­
cesaria, no es suficiente para la constitución del mundo. Por eso desde este punto 
de vista no se sostiene que el mundo sea un mero artificio, o completamente 
un producto de los esquemas conceptuales.

En cambio esto último es lo que sí sostiene el tercer tipo de constructivis­
mo ya aludido, el que Boyd [1992] ha llamado “devastador” (debunking). Se 
trata de una posición extremista que no encuentra justificación en la obra de 
Kuhn. Desde este punto de vista se sostiene que el conocimiento científico y 
aquello a lo que se refiere es única y completamente una construcción, un pro­
ducto, de las comunidades científicas. De acuerdo con esta concepción no hay 
ninguna contribución por parte de la realidad, ni constreñimientos impuestos 
por ella, en el conocimiento científico ni en el contenido de las teorías cientí­
ficas, pues simplemente no podemos hablar de que haya esa realidad indepen­
diente. Cuando se habla de ella se está hablando de un mero producto de los 
sistemas conceptuales y de las prácticas sociales. Más bien, el conocimiento y 
el mundo vienen a ser el resultado del juego de las prácticas sociales y de la 
influencia de diversos factores sociales y políticos. Para esta posición, la epis­
temología tradicional ha interpretado las cosas a la inversa: supone que existe 
un mundo estructurado, el cual en principio puede ser conocido con verdad, siem­
pre y cuando no operen factores distorsionantes (la concepción del mundo varía: 
para el realista la estructura del mundo es independiente de los sistemas con­
ceptuales; para el constructivista neokantiano parte de esa estructura objetiva 
depende de esos sistemas; para el empirista se trata de la estructura objetiva del 
mundo de la experiencia). Pero desde la perspectiva del constructivismo devas­
tador, todas estas corrientes epistemológicas se han equivocado.

Para el constructivismo devastador de Latour y Woolgar, “la realidad es la 
consecuencia de la estabilización de las controversias, y no su causa ” [Latour 
y Woolgar 1979, p. 237; subrayado en el original]. Aclarando que el término 
“construcción” “se refiere al lento y artesanal trabajo por medio del cual se so­
breponen inscripciones y se respaldan o se rechazan los relatos” [p. 236], es­
tos autores concluyen:

Si los hechos se construyen por medio de operaciones diseñadas para lograr la su­
presión de modalidades que califican a un enunciado dado, y si — lo que es más 
importante—  la realidad es la consecuencia más que la causa de esta construcción, 
esto quiere decir que la actividad de los científicos está dirigida, no hacia “la reali­
dad”, sino a estas operaciones y a estos enunciados” [p. 236],



174 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

Debería ser claro, entonces, que este tipo de constructivismo es diferente del 
que mencionamos antes, el de inspiración kantiana que Kuhn retomó e impul­
só. En el resto del presente capítulo discutiremos una manera de entender más 
a fondo la tesis constructivista que es fiel a la visión kuhniana, así como sus 
implicaciones relativistas en el terreno epistemológico.

En particular, comentaremos la objeción contra el constructivismo como la 
que hace Richard Boyd en el trabajo antes mencionado, en el sentido de que 
éste no tiene manera de distinguir entre el mundo auténtica o legítimamente 
construido, y los consensos ideológicos, no legítimos epistemológicamente 
hablando, logrados mediante la imposición de los factores sociales y políticos 
que en ocasiones ciertamente influyen en la aceptación de teorías y en la con­
formación de sus contenidos. Boyd alega que el realista está mejor equipado 
para esto, toda vez que él sostiene que la contribución de la realidad al conte­
nido de las teorías científicas es independiente de los esquemas conceptuales 
y, por consiguiente no hay posibilidad de confusión entre el mundo construi­
do mediante el uso de esquemas conceptuales, y consensos logrados por la im­
posición de factores ideológicos.

Por ejemplo, dice Boyd, los biólogos del siglo XIX que construyeron “dife­
rencias raciales” —que justificaban tratos raciales diferenciales— , no pueden 
ser criticados desde el punto de vista constructivista, toda vez que ése es el 
“mundo que ellos construyeron”. En cambio, para el realista la primera es una 
construcción teórica que ciertamente sirve a intereses sociales y políticos, en 
relación con la cual no hay ninguna contribución significativa de las estructu­
ras reales del mundo, y asi queda libre la vía para criticar esas teorías y, más 
aún, para mostrar su falsedad. Veremos que desde el punto de vista constructi­
vista de corte kuhniano sí es posible distinguir entre hechos y objetos reales, y 
hechos y objetos postulados que no son reales,'lo cual permite responder a la 
objeción de Boyd.

Más aún, en el siguiente capítulo explicaremos cómo, desde el punto de vista 
del constructivista a la manera de Kuhn, es posible afirmar que por medio del 
conocimiento, aunque sea falible, se obtiene un acceso epistémico a la reali­
dad, a la única realidad de la que tiene sentido hablar.

En suma, veremos una manera de entender la tesis constructivista que re­
sulta compatible con cierta concepción relativista, no extrema, acerca del co­
nocimiento y de la ciencia. Esta concepción da sustento a una teoría pluralista 
que reconoce la existencia de distintas maneras legítimas de tener acceso epis­
témico a la realidad, por medio del conocimiento científico en su amplia va­
riedad (si bien “la realidad” no podrá entenderse a la manera del realismo tra­
dicional). Como corolario veremos también que el constructivismo “devastador” 
no está respaldado por las tesis kuhnianas.



CONSTRUCTIVISM O, RELATIVISMO Y PLURALISM O 1 7 5

§ 2. CONSTRUCTIVISMO Y REALISMO INTERNO

La idea central del constructivismo kuhniano está expresada en frases famo­
sas como “después de una revolución los científicos responden a un mundo 
diferente” [Kuhn 1962, cap. X], o “el mundo cambia con el tiempo y de una 
comunidad a otra” [Kuhn 1991, p. 11], La manera seria de interpretar lo ante­
rior, si no es una mera metáfora, para ponerlo en los términos sugeridos por 
Richard Boyd, es la de suponer que las convenciones, las verdades convencio­
nales por ejemplo, o las leyes científicas convencionales, tienen una fuerte 
implicación ontològica: son constitutivas de los objetos de conocimiento [Boyd 
1992, p. 167],

Pero a continuación de la observación de que el mundo cambia con el tiempo 
y de una comunidad a otra, Kuhn anotó: “Sin embargo, es todavía el ‘mundo 
real’”. Esto, que parece un acertijo, puede volverse inteligible si se supone que 
el constructivismo kuhniano admite que mediante el conocimiento científico 
hay un genuino acceso epistémico a la realidad. Para ello revisaremos las ideas 
centrales del realismo interno, o realismo pragmático, las cuales encajan per­
fectamente con el constructivismo kuhniano.

La principal idea del realismo interno de Putnam ya es bastante conocida. 
Fundamentalmente sostiene que es imposible tener una visión del mundo que 
no esté situada en algún punto de vista específico; es imposible tener un punto 
de vista desde ninguna parte [Putnam 1990, p. 28]. Pero más aún, no existe ningún 
conjunto fijo de objetos en el mundo que sea independiente del lenguaje, y no 
hay ninguna relación fija entre los términos de un lenguaje y sus extensiones 
[p. 27]. La respuesta a la pregunta “¿Cuántos objetos hay en el mundo?” (di­
ferente de “¿Cuántos objetos creemos que hay en el mundo?”) depende del marco 
conceptual que los seres humanos usen para interactuar con la realidad y para 
producir conocimiento de esa realidad.

Si interpretamos que el constructivismo kuhniano se adhiere a esta idea, y 
hacemos explícito el importante papel de las prácticas sociales, entonces las tesis 
del constructivismo pueden expresarse de la siguiente manera.

Tesis ontològica del constructivismo: lo que es un objeto, o un hecho, tanto 
como lo que cuenta como objeto o como hecho, depende, siempre (aunque no 
únicamente), del marco conceptual y del sistema de prácticas sociales estable­
cidas dentro de las comunidades científicas. Los objetos no tienen una existencia 
independiente de los marcos conceptuales y de los sistemas de prácticas, por­
que éstos hacen una contribución decisiva a la estructura causal del mundo y a 
la constitución de los objetos (aunque no son los únicos que contribuyen a su 
existencia, también la realidad independiente de todo marco conceptual impone 
restricciones).



1 7 6 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

Tesis epistemológica del constructivismo: el conocimiento científico depende 
de, y está fuertemente constreñido por la realidad, por un lado, y los recursos 
conceptuales y metodológicos disponibles por las comunidades científicas, por 
el otro. El contenido de las teorías científicas está determinado por las estruc­
turas causales del mundo, por los marcos conceptuales que se usen, y por los 
sistemas de prácticas enjuego.

Puede objetarse de inmediato que si la estructura causal del mundo y los 
objetos del mundo son constituidos por los marcos conceptuales y por los sis­
temas de prácticas, y se dice luego que el mundo contribuye y constriñe el con­
tenido de las teorías científicas, entonces, a final de cuentas, son los marcos 
conceptuales y las prácticas sociales dentro de las comunidades científicas los 
únicos determinantes de las teorías y del conocimiento científico, y la con­
tribución de la realidad es meramente metafórica. El constructivismo kuhniano 
se reduciría a final de cuentas al constructivismo devastador. Pero el construc- 
tivista kuhniano sigue pensando que para la constitución de los objetos y los 
hechos además hay una contribución de una realidad independiente de todo 
marco conceptual, de modo que los hechos y los objetos, aunque construidos, 
no por eso dejan de ser reales. Veamos esto con mayor detalle, lo que nos per­
mitirá entender por qué el constructivismo kuhniano no se reduce al devastador, 
así como responder a la objeción de Boyd acerca de la imposibilidad de dis­
tinguir entre objetos reales y objetos meramente postulados que no son reales.

§ 3. LA CONSTRUCCIÓN DEL MUNDO REAL

Para ver por qué el constructivismo kuhniano no se reduce al constructivismo 
devastador, y más aún que mantienen una muy importante diferencia, es pre­
ciso darse cuenta de que el mundo que se construye, desde el punto de vista del 
constructivista kuhniano, es el mundo real. Y ese mundo real hay que enten­
derlo en sentido literal, como el mundo de objetos y hechos reales, y de rela­
ciones causales reales.

Para el realista interno y para el constructivista kuhniano los objetos se cons­
truyen mediante una determinante participación de los marcos conceptuales, 
pero eso no los hace menos reales. Los objetos, un vez construidos, pertene­
cen al mismo mundo real, tanto como los artefactos, una vez construidos, per­
tenecen a la realidad, y no son menos reales por el hecho de que sean produci­
dos por los seres humanos, y que su identidad (la clase de artefactos que son) 
dependa de los intereses, de los valores, de los fines y del punto de vista de sus 
creadores y de sus usuarios, es decir, de un marco conceptual [véase la sección 
sobre “El concepto de eficiencia y el papel de las comunidades de usuarios”,



CON STRUCTIVISM O, RELATIVISMO Y PLURALISM O 1 7 7

en el capítulo cinco, “Evaluación de tecnologías, racionalidad y problemas éti­
cos”]. La tesis central del constructivismo es que lo mismo ocurre con cualquier 
otro objeto.

Esta idea se basa en la intuición de que un hecho es lo que expresa una pro­
posición verdadera. La existencia del hecho requiere que haya un enunciado 
que se refiera a él, pero no depende sólo de ese enunciado ni sólo del lenguaje 
en el que se formula. La propuesta central del realismo interno, compatible con 
el constructivismo kuhniano, es que el hecho es la confluencia de lo que es 
enunciado y de lo que es impuesto al sujeto y se le resiste. Lo que es enuncia­
do incluye lo que el sujeto pone por medio de su lenguaje y de sus marcos 
conceptuales, pero hay algo que le es impuesto al sujeto y que constituye una 
condición necesaria para la existencia del hecho. Se trata de la realidad inde­
pendiente de todo esquema conceptual. Por eso ni los individuos ni las comu­
nidades epistémicas pueden construir cualquier hecho a su voluntad. Así, un 
hecho es una parte de la realidad, y su existencia se debe a una contribución 
de la propia realidad, por un lado, y de los sujetos y sus marcos conceptuales, 
por el otro.

De acuerdo con el realismo interno, lo que se impone y se le resiste al suje­
to no son hechos particulares previamente dados, pues los hechos son aquello 
a lo que se refieren las proposiciones cuando son verdaderas. Sin la proposi­
ción correspondiente no puede existir el hecho; y en el caso de la ciencia, sin 
teorías y sin prácticas tampoco hay hechos científicos. Pero esto no hace que 
los hechos no sean reales. Sólo quiere decir que sin proposiciones y sin teorías 
no habría hechos.

Lo que es independiente de los deseos y las creencias de los sujetos 
epistémicos, entonces, no son los hechos previamente existentes — como tal o 
cual hecho específico— , sino la realidad independiente como totalidad. Tota­
lidad que no puede concebirse como conformada por diferentes hechos, mientras 
no haya proposiciones y teorías que se refieran a ellos y que contribuyan a su 
constitución como hechos. Esa totalidad es la que se resiste a los sujetos, y es 
independiente de sus deseos, de su voluntad y de sus creencias. Así, los hechos 
no son puestos sólo por los sujetos, o por su lenguaje o por sus marcos concep­
tuales, pero tampoco son puestos sólo por la realidad.

El constructivista kuhniano, pues, no sostiene que la realidad sea un mero 
producto de los marcos conceptuales. Esto es lo que quiso decir Putnam cuan­
do sostuvo que no debemos sucumbir a la tentación de decir: “Así es que no­
sotros hacemos el mundo”, o “Nuestro lenguaje hace al mundo”, o “Nuestra 
cultura hace al mundo”. Si vemos el mundo como un producto — dice Putnam— 
entonces estamos equivocados: “El mundo no es un producto. Sólo es el mun­
do” [Putnam 1990, p. 28].



17 8 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

En el caso de la ciencia, esta idea se refuerza mediante la siguiente tesis: “Los 
objetos son teórico-dependientes en el sentido de que teorías que son ontoló- 
gicamente incompatibles, ambas pueden ser correctas” [Putnam 1990, p. 40], 
Esto podría interpretarse desde un punto de vista empirista, según el cual la 
incompatibilidad ontológica no tiene ninguna importancia, toda vez que las 
pretensiones ontológicas de las teorías no pueden interpretarse como si se re­
firieran a la forma en la que realmente es el mundo. Pero esta interpretación 
empirista sería incompatible con la concepción de Kuhn y de Putnam según la 
cual el mundo que conocemos “es sólo el mundo” (y nada más). Este mundo 
es el mundo de objetos, de hechos, y de las relaciones entre objetos y hechos, 
de los cuales tienen experiencia y conocimiento los seres humanos, y más aún 
esos objetos son dependientes de las teorías y de los marcos conceptuales. Los 
marcos conceptuales, según el realismo interno, son condiciones necesarias para 
la existencia de objetos del “único mundo que nosotros conocemos” —para usar 
las palabras del propio Putnam— .

Kuhn también dejó claro que el mundo para cuya constitución son necesa­
rios los marcos conceptuales y las prácticas no es un mero producto, sino es el 
mundo real, que contribuye al contenido de las teorías y que impone fuertes 
constreñimientos a lo que es posible creer y hacer:

¿Puede un mundo que cambia con el tiempo y de una comunidad a otra correspon­
der a lo que de modo general se llama “el mundo real”? No veo cómo podría negar­
se su derecho a ese título. Es lo que ofrece el ambiente y el escenario para la vida 
individual y social. Ese mundo establece constreñimientos rígidos; la existencia sólo 
puede continuar mediante adaptaciones a él, y en el mundo moderno la actividad 
científica se ha convertido en una herramienta fundamental para la adaptación. ¿Qué 
más podemos esperar, razonablemente, del mundo real? [Kuhn 1991, p. 11].

Pero el “único mundo que nosotros conocemos”, de acuerdo con lo que Kuhn 
subrayó con base en resultados de la historia y la sociología de la ciencia, no 
es un mundo visto desde “la nada”, sino siempre observado desde algún pun­
to de vista.

Putnam también comparte con Kuhn la idea de que “nuestra imagen del 
mundo no puede ser ‘justificada’ por nada que no sea su éxito, tal y como éste 
se juzgaría de acuerdo con los intereses y valores que evolucionan y se modi­
fican al mismo tiempo y en interacción con nuestra imagen del mundo, la cual 
a su vez también evoluciona” [Putnam 1990, p. 29].

De manera que la diferencia fundamental entre el constructivismo neokan- 
tiano de Kuhn y de Putnam, con el constructivismo devastador, es que el pri­
mero reconoce la existencia de la realidad que impone constreñimientos acer­



CONSTRUCTIVISM O, RELATIVISMO Y PLURALISM O 1 7 9

ca de lo que se puede hacer, y contribuye de manera determinante al conteni­
do de las teorías científicas. El mundo, o mejor dicho los mundos, se constitu­
yen a partir de esa realidad mediante la aplicación de marcos conceptuales y 
sistemas de prácticas. Para el constructivismo devastador el mundo es un mero 
producto, cuya fabricación no está restringida por nada que podamos llamar la 
realidad. El constructivista devastador sí afirma que “nosotros” hacemos al mun­
do, o “nuestro lenguaje”, o “nuestra cultura”, o “nuestro marco conceptual” hacen 
al mundo.

Esta diferencia es ia que Boyd pasa por alto en su crítica al constructivismo 
kuhniano, al señalar que no tiene manera de distinguir entre objetos reales y 
objetos meramente postulados que no son reales. La crítica se aplica al cons­
tructivismo devastador, pero no al de Kuhn. Veamos las consecuencias del cons­
tructivismo kuhniano para el relativismo, y luego regresemos sobre esta objeción.

§ 4. RELATIVISMO Y PLURALISMO

¿Queda comprometido el constructivismo kuhniano con alguna forma de re­
lativismo? La respuesta es afirmativa, pero entonces ¿de qué tipo de relativis­
mo se trata? Por lo pronto hagamos explícitas las tesis relativistas que se des­
prenden del constructivismo de Kuhn. Distingamos, nuevamente, entre una tesis 
relativista cognitiva, y una ontológica.

Relativismo cognitivo: no puede haber una única, completa y verdadera 
descripción acerca del mundo. Puede haber, y de hecho ha habido, diferentes 
concepciones del mundo, cada una de las cuales ha contenido creencias justi­
ficadas mediante razones objetivamente suficientes, es decir, razones irrebati­
bles utilizando los recursos conceptuales disponibles en el momento por los 
miembros de las comunidades epistémicas [véanse Villoro 1982, y supra el 
capítulo ocho, “Racionalidad, objetividad y verdad”]. Esas concepciones del 
mundo han presupuesto marcos conceptuales distintos, algunos de los cuales 
han sido inconmensurables entre sí.

La noción de inconmensurabilidad supuesta aquí, siguiendo aclaraciones 
de Kuhn (por ejemplo, en el mismo trabajo de 1991) se entiende como no inter- 
traducibilidad completa. Es decir, dos marcos conceptuales son inconmensu­
rables si existe alguna oración formulada en el lenguaje que corresponde a al­
guno de los marcos conceptuales, la cual no puede ser traducida de ninguna 
manera a alguna oración en el lenguaje correspondiente al otro marco concep­
tual. Siguiendo la convención de que una proposición es aquello expresado por 
una oración, diremos que dos marcos conceptuales son inconmensurables si



1 8 0 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

existe alguna proposición que puede expresarse en el lenguaje de uno de ellos, 
pero no en el del otro.

La tesis relativista ontológica es más dura y más controvertible, pero es la 
que se deriva de inmediato de las tesis constructivistas examinadas previamente.

Relativismo ontológico: La existencia y la naturaleza de los objetos es de­
pendiente de los marcos conceptuales; los objetos y los hechos en el mundo varían 
cuando se cambia de un marco conceptual a otro. Por eso “el mundo cambia 
con el tiempo y de una comunidad a otra” [Kuhn].

Hemos visto que el constructivismo kuhniano y el realismo pragmático de 
Putnam convergen en la idea central del constructivismo de que hay una con­
tribución de los esquemas conceptuales a la constitución de las estructuras 
causales del mundo. En virtud de esta tesis, dan lugar a cierto relativismo. Así, 
el constructivismo y el relativismo están conectados de manera trivial. Si los 
marcos conceptuales hacen una contribución determinante para la existencia 
de los objetos (aunque no sean los únicos factores determinantes), entonces los 
objetos obviamente son dependientes de los marcos conceptuales específicos 
que contribuyen a su existencia, y ésta es relativa a esos mismos marcos.

¿Hace esto imposible el diálogo y la cooperación entre seres humanos que 
disponen de marcos conceptuales diferentes y que realizan sus interacciones 
con el mundo con base en prácticas distintas, o más aún, que “viven en mun­
dos distintos”? El constructivista kuhniano muy bien puede rechazar la idea de 
que esto sea imposible, y más bien cuenta con un instrumental que permite dar 
cuenta de las interacciones entre miembros de comunidades diferentes, con 
marcos conceptuales y sistemas de prácticas diferentes. Por esto Kuhn transi­
tó del análisis de la inconmensurabilidad como no intertraducibilidad, a los 
problemas de comprensión, de aprendizaje de otra lengua, y a la socialización 
dentro de una comunidad que realiza sus prácticas con base en diferentes es­
quemas conceptuales [Kuhn 1982], Dos teorías inconmensurables tendrán pro­
posiciones que no se podrán traducir entre sí. Pero alguien que entienda una 
de esas teorías puede llegar a aprender el lenguaje en el que está formulada la 
otra y así llegar a comprender a esa segunda teoría. Es exactamente lo que ocurre 
cuando alguien aprende una segunda lengua.

Esta es la línea del constructivismo kuhniano en la que se apoya una con­
cepción pluralista del conocimiento. La concepción pluralista rechaza tanto la 
idea de la racionalidad absoluta, como la idea relativista extrema que afirma 
que puesto que los estándares de racionalidad son relativos a cada marco con­
ceptual, por consiguiente cuando se hacen evaluaciones, éstas sólo pueden (y 
sólo deben) hacerse en términos de los estándares del propio marco concep­
tual. Tal punto de vista extremo continuaría negando la posibilidad de interac­
ción fructífera (en términos teóricos y prácticos) entre sujetos que provienen



CONSTRUCTIVISM O, RELATIVISMO Y PLURALISM O 181

de diferentes comunidades epistémicas [véase Popper 1994], y en particular, 
negaría la posibilidad de crítica desde diferentes puntos de vista. Pero sería in­
correcto atribuir a Kuhn esa concepción.

Ciertamente la visión pluralista compatible con el constructivismo kuhniano 
rechaza compromisos absolutistas con respecto a los estándares de racionali­
dad. Esta posición reconoce que hay una diversidad de recursos, siempre va­
riables, y de principios que establecen lo que significa comportarse racional­
mente, y además estos principios son internos a los marcos conceptuales. Por 
esto no es posible aspirar a un consenso racional universal.

Pero de lo anterior no se sigue que sean imposibles las evaluaciones desde 
puntos de vista relativos a otros marcos conceptuales, ni que sea imposible que 
los sujetos que provienen de diferentes comunidades interactúen y se inter­
preten recíprocamente, a pesar de tener concepciones del mundo y estánda­
res de evaluación diferentes.

El pluralista constructivista kuhniano rechaza que todas las decisiones y 
acciones deban juzgarse según criterios internos de la comunidad del que ac­
túa. El pluralismo sostiene, con el relativismo, que los estándares de evalua­
ción son internos a los marcos conceptuales y que no hay estándares absolu­
tos de evaluación epistémica. Pero eso no implica afirmar que todos los puntos 
de vista son igualmente correctos.

Esta visión pluralista del constructivista kuhniano, y en particular el hecho 
de que el relativismo que se desprende de ese constructivismo no es del tipo 
que afirma que las evaluaciones sólo pueden hacerse de acuerdo con estánda­
res internos al marco conceptual desde donde se hace la evaluación, sino que 
permite las evaluaciones desde otros puntos de vista, así como la cooperación 
entre miembros de comunidades diferentes, es lo que escapa a Boyd, y es lo 
que permite responder a su objeción. Para terminar regresemos a ella.

§ 5. DIFERENCIACIÓN ENTRE OBJETOS REALES
Y OBJETOS MERAMENTE POSTULADOS:
LA POSIBILIDAD DE CRÍTICA

La objeción de Boyd se hace desde un punto de vista realista que sostiene la 
idea de que es posible distinguir entre objetos reales cuya existencia es inde­
pendiente de todo marco conceptual, y “objetos construidos” que no son rea­
les (por ejemplo, las diferencias raciales “construidas” por algunos biólogos 
del siglo X IX ), y que esa distinción se puede hacer sin suponer ningún punto 
de vista, es decir, que se hace desde el punto de vista del ojo de Dios.



1 8 2 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

El constructivista kuhniano replicará que eso es imposible. Si queremos 
criticar una teoría como sólo pretendidamente científica y sostener que los objetos 
que postula no son reales, esa crítica necesariamente se hará desde algún pun­
to de vista, y tendrá que poner en juego criterios de decisión para aceptar o 
rechazar creencias, en particular creencias acerca de la existencia de objetos.

Desde el punto de vista del constructivista kuhniano, como hemos visto, se 
mantiene una distinción entre entidades reales (aunque para su existencia ha­
yan contribuido marcos conceptuales), y entidades postuladas que no son rea­
les. La cuestión es que los procedimientos y los criterios para diferenciarlos serán 
siempre internos a los marcos conceptuales.

¿Vuelve esto imposible toda crítica, digamos a los biólogos del siglo XIX y 
sus construcciones de diferencias raciales como pretendidamente reales? La 
respuesta desde el punto de vista constructivista es que no es imposible. El 
constructivista, junto con el realista, puede reconocer que la construcción tal 
vez se haya hecho con el instrumental conceptual y metodológico disponible 
para esa comunidad. Puede ser entonces que si se aplican los criterios dispo­
nibles para esa comunidad, las diferencias raciales sigan considerándose como 
reales dentro de esa comunidad. Tal creencia constituiría para esa comunidad 
un saber objetivo.

Pero siempre es posible hacer una crítica desde otro punto de vista, de acuerdo 
con métodos y criterios de existencia distintos a los empleados por la comuni­
dad de biólogos convencidos de esas diferencias raciales. La discusión girará 
entonces en tomo a la legitimidad de esos criterios, y en esa discusión podrían 
participar quienes creen en la existencia real de las diferencias raciales y quienes 
la rechazan.

Sugerimos ya que el error en la crítica de Boyd consiste en pensar que el 
constructivista queda comprometido con el tipo de relativismo que dice que cada 
creencia sólo puede juzgarse de acuerdo con los estándares aceptados en la 
comunidad correspondiente (digamos la de los biólogos racistas). No hay nada 
en el constructivismo kuhniano que lo comprometa con este punto de vista. El 
constructivismo kuhniano es perfectamente compatible con la idea de que una 
creencia aceptada por una comunidad puede ser sometida a crítica utilizando 
otros estándares. Si se interactúa con los miembros de la comunidad que acepta 
la creencia en cuestión, habrá que debatir en común sobre los estándares a uti­
lizar. Si los biólogos racistas se aferran dogmáticamente a sus estándares y se 
niegan a discutirlos, entonces es legítimo acusarlos de una conducta irracional 
y anticientífica. Si aceptan participar en el debate, entonces las partes tendrán 
que tomar acuerdos sobre los estándares de evaluación a utilizar en el contex­
to y con base en ellos examinar la fuerza de la evidencia disponible, así como 
la solidez y corrección de los argumentos en relación con el tema en disputa.



CON STRUCTIVISM O, RELATIVISMO Y PLURALISM O 183

Si se formulan nuevos principios metodológicos y nuevos criterios de exis­
tencia, aunque sean aceptados de común acuerdo entre las partes, seguirán sien­
do principios y criterios de evaluación aceptados y aplicados desde cierto punto 
de vista. Esto es lo que el constructivista kuhniano sigue subrayando. Esos 
nuevos criterios a final de cuentas forman parte de un marco conceptual que 
contribuye de manera determinante a la constitución del mundo, es decir, de 
los objetos reales y de sus relaciones.

En conclusión, la determinación de si son reales o no ciertos objetos postu­
lados por alguna teoría sólo puede hacerse mediante la aplicación de criterios 
y de estándares dentro de marcos conceptuales específicos, pero esto no impi­
de la discusión común sobre los estándares de evaluación entre usuarios de 
marcos conceptuales diferentes, y por consiguiente no impide la crítica —dentro 
de un marco conceptual, o desde un marco a otro— ni la posibilidad de distin­
guir entre objetos reales y objetos postulados que no son reales.

§ 6. CONSTRUCTIVISMO Y PLURALISMO

En este capítulo hemos esbozado tan sólo una de las líneas en las que la obra 
de Thomas Kuhn ejerció una enorme influencia. Hemos comentado algunos 
temas que han estado en la agenda de la epistemología, la filosofía de la cien­
cia y la sociología del conocimiento ya por más de tres décadas, y que sin duda 
marcan la ruta por donde estas disciplinas transitan hacia el siglo XXI. En el 
terreno epistemológico, lo mismo que en el terreno moral y político, la tendencia 
dominante que seguramente marcará las discusiones durante mucho tiempo a 
lo largo del siglo XXI, es la admisión de la pluralidad. Esta pluralidad requiere 
la adopción de un relativismo que no excluya la posibilidad de crítica desde 
puntos de vista diferentes, sino que, por el contrario, dé cuenta de cómo la crí­
tica es indispensable para el progreso del conocimiento. Como hemos visto, todo 
esto puede articularse sin compromisos universalistas y absolutistas, caros a los 
realistas metafísicos y a los empiristas. Ciertamente ha habido constructivismos 
igualmente universalistas y antipluralistas. Espero haber dejado claro que uno 
de los aspectos más importantes del legado de Kuhn es que su visión construc­
tivista da cabida a un muy sano pluralismo, y que esa concepción nos permite 
entender que no hay misterio en afirmar, con el propio Kuhn, que a pesar de 
que el mundo cambia con el tiempo y de comunidad en comunidad, sin embargo 
ése es el mundo real que conocemos y con el cual interactuamos.





PLURALISMO EPISTEMOLÓGICO

10

§ 1. VERDAD Y ACEPTABILIDAD RACIONAL

En el capítulo anterior vimos que el constructivista neokantiano, a la manera 
de Kuhn o del realismo interno, no niega la existencia de una realidad indepen­
diente de los marcos conceptuales y de los sujetos cognoscentes. Esta posición 
no es idealista. Lo que alega es que lo que hay en el mundo, los objetos, los hechos 
y sus relaciones, no son independientes de los marcos conceptuales según los 
cuales los seres racionales interactúan con la realidad para conocerla y trans­
formarla. Lo que hay en el mundo en parte depende de los marcos conceptua­
les enjuego.

Posiciones como la de Kuhn o la del realismo interno son compatibles, y muy 
útiles, para una teoría del conocimiento que considere seriamente que el cono­
cimiento se construye socialmente, en función de intereses de los seres huma­
nos, en lo individual y colectivamente. Como lo subraya Putnam, por ejemplo, 
no hay un punto de vista del ojo de Dios desde el cual los seres humanos pue­
dan conocer la realidad, “sólo hay los diversos puntos de vista de personas reales 
que reflejan diversos intereses y propósitos a los cuales sirven sus descripcio­
nes y teorías” [Putnam 1981, p. 50].

Esto también significa tomar en serio la “carga teórica de la observación”, 
problema que se discutió ampliamente a lo largo de la segunda mitad del siglo 
XX [véanse Hanson 1957 y Kuhn 1962, así como Olivé y  Pérez Ransanz (comps.) 
1989]. Lo que cuenta como hecho y  como objeto está condicionado a partir de 
cada concepción del mundo.

Para el constructivista que sigue las ideas de Kuhn y de Putnam, la verdad 
no puede entenderse como correspondencia entre el lenguaje y una realidad ob­
jetiva, en el sentido de objetividad de la tradición platónica que comentamos 
en el capítulo ocho, “Racionalidad, objetividad y verdad”. El contraste entre



1 8 6 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISM O EN LA CIENCIA

la posición internalista y lo que se ha llamado la tradición externalista, en re­
lación con la manera en la que conciben la verdad, queda muy bien explicado 
en la siguiente larga cita de Pérez Ransanz:

Uno de los aspectos que más claramente distinguen una perspectiva externalista de 
una internalista es la forma en que se asume la relación entre verdad  y justificación. 
El filósofo de temperamento externalista parte de la intuición de que aquello que hace 
verdadera o falsa una creencia debe ser algo distinto de las creencias mismas. El valor 
de verdad de las creencias, o de las proposiciones, depende de algo que es distinto de 
Jas razones que tenemos para creer. Podríamos tener las mejores razones, la mejor 
justificación, a favor de una creencia y, sin embargo, la creencia podría ser falsa, pues 
la verdad depende de un mundo que está “ahí afuera” . [...] El filósofo externalista 
separa nítidam ente la noción de verdad de la noción de justificación, y  concibe la 
verdad como algún tipo de correspondencia entre creencias y estados de cosas ex­
ternos, apoyándose en el supuesto de un mundo que existe y tiene una naturaleza 
determinada, independientemente del conocimiento que los sujetos tengan, o pue­
dan tener, de él. [...] En la perspectiva internalista, en cambio, se parte de la intui­
ción de que todos nuestros conceptos — incluyendo el de verdad y las categorías 
ontológicas más básicas—  y todas nuestras creencias dependen fuertem ente de las 
capacidades y recursos con los cuales contamos en tanto sujetos cognoscentes. De 
aquí que aquello que consideramos como el mundo esté, al menos en parte, consti­
tuido por el conocimiento que tengamos de él (o según las distintas versiones: por 
nuestra capacidad de referirnos a él, por el poder sintetizador de la mente, por nuestra 
im posición de conceptos, teorías o lenguajes, etc.). Y de aquí que la verdad deba 
analizarse en función de las razones que tenemos, o podemos tener, para creer. [...] 
El filósofo internalista tiende a relacionar estrechamente verdad y justificación, tan 
estrecham ente que en algunos casos se define “verdad” como cierto tipo de justifi­
cación [Pérez Ransanz 1992, pp. 85-86].

En efecto, Putnam por ejemplo, al menos en algún momento, entendió a la 
verdad como “algún tipo de aceptabilidad racional (idealizada) —algún tipo de 
coherencia ideal de nuestras creencias entre si y con nuestras experiencias tal 
como esas experiencias son representadas en nuestro sistema de creencias—, 
y no correspondencia con ‘estados de cosas’ independientes de la mente o in­
dependientes del discurso” [Putnam 1981, pp. 49-50].

Pero esta posición encuentra una dificultad seria si se piensa que esa acep­
tabilidad racional idealizada significa la promesa de un consenso racional uni­
versal. Esto es lo que explícitamente pensaba Jürgen Habermas, por lo menos 
en algunos trabajos. Para él, la objetividad está ligada a contextos de acción donde 
se persiguen fines específicos; la verdad, en cambio, está ligada a contextos dis­
cursivos. La verdad se refiere a la justificación que pueden tener los agentes para 
sostener una creencia y no a las garantías ni de efectividad (al actuar persiguiendo



PLURALISMO EPISTEM OLÓGICO 18 7

ciertos fines) ni de acierto (de alcanzar la realidad). La verdad —para Habermas— 
significa el reconocimiento de que cierta creencia pertenece a la clase de creencias 
aceptables para cualquier sujeto racional posible. “La verdad de una proposi­
ción —decía Habermas— significa la promesa de alcanzar un consenso racio­
nal sobre lo dicho” [Habermas 1989, p. 121]. Habermas sigue sosteniendo en­
tonces una idea absolutista de la verdad, pues según su concepción no hay ninguna 
relativización de la noción de verdad. Pero en la corriente internalista, la con­
sidera ligada directamente con la justificación y descarta la idea de la verdad 
como correspondencia entre el lenguaje y la realidad.

En el caso de Habermas la justificación no es la que de hecho pueden dar 
los agentes racionales en un momento dado, la cual estaría ligada a los recur­
sos materiales, tecnológicos, conceptuales, intelectuales y sociales disponibles 
por los sujetos de acuerdo con el momento histórico y situación social —lo que 
nosotros hemos llamado una justificación “objetiva”— , sino que se refiere a la 
justificación que seria admitida por cualquier sujeto racional que disputara 
la legitimidad de esa pretensión en lo que él llamó condiciones epistémicas idea­
les. Estas condiciones son aquellas en las que no hay ningún ejercicio de po­
der, y en las que quienes entran en el diálogo tienen el único interés de llegar a 
un acuerdo racional y determinar si la pretensión de conocimiento en disputa 
es o no es realmente una creencia aceptable para cualquier sujeto racional [véanse 
Habermas 1973 y 1989, y Olivé 1985 y 1988].

Esta posición enfrenta una doble dificultad: por un lado, el problema de hacer 
inteligible y viable la promesa del consenso racional universal y, por el otro, 
que no explica cómo el consenso racional asegura que se alcanza epistémica- 
mente la realidad objetiva.

En el resto de este capítulo intentaremos superar estos dos problemas, de­
fendiendo una concepción de la verdad como aceptabilidad racional en con­
diciones epistémicas óptimas, y también como adecuación con la realidad. Esto 
nos permitirá mantener una concepción de la verdad compatible con una con­
cepción pluralista en epistemología basada en el realismo interno, y sostener 
al mismo tiempo que las creencias verdaderas y las proposiciones que las ex­
presan “alcanzan a la realidad”. Y como las razones objetivamente suficientes 
para aceptar una creencia son las mejores que se pueden tener para considerar 
que las creencias en cuestión son verdaderas, entonces el saber con base en 
razones objetivamente suficientes tiene una pretensión bien fundada de “tocar 
a la realidad”.

Tenemos que ver, primero, cómo es posible que la verdad en parte sea acep­
tabilidad racional, sin suponer que se aspira a un consenso racional universal, 
ni como límite efectivo ni como ideal regulativo. Podemos aceptar la idea de 
Habermas: la verdad de una proposición significa la promesa de alcanzar un



1 8 8 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISM O EN LA CIENCIA

consenso racional sobre lo dicho. Pero la diferencia con la idea de Habermas 
es que el consenso no se refiere a un consenso racional universal, sino a un 
consenso racional situado, entre los sujetos epistémicamente pertinentes [véase 
el capítulo ocho, “Racionalidad, objetividad y verdad”].

En segundo lugar, esta elucidación permitirá entender que, en la medida en 
que la verdad de una proposición además es adecuación con la realidad (entendida 
intemalistamente), entonces afirmar que una proposición es verdadera es afir­
mar que “alcanza a la realidad”. Las garantías de ello provienen, en su caso, 
precisamente del consenso racional situado, cuando hay razones objetivamente 
suficientes a favor de la proposición en cuestión. Empero, el consenso en tor­
no a las razones objetivamente suficientes puede llegar a equivocarse. Los con­
sensos racionales son falibles. Esa es la naturaleza del conocimiento, como vimos 
en el capítulo ocho.

De acuerdo con esta concepción, la verdad de una proposición significa ade­
cuación con la realidad. Pero esta noción de “adecuación” debe distinguirse de 
la de “correspondencia” que se usa en la clásica concepción correspondentista 
de la verdad (la que adoptan Villoro y Bunge, por ejemplo, según se vio en el 
capítulo ocho). La principal diferencia estriba én que para la concepción co­
rrespondentista las proposiciones tienen correspondencia con hechos objetivos, 
en el primer sentido de objetivo que se comentó en ese mismo capítulo, es de­
cir, se concibe que las proposiciones se corresponden con hechos y objetos de 
un mundo previamente estructurado, o estructurado en sí mismo, y que por con­
siguiente están dados con plena independencia de los marcos conceptuales.

De acuerdo con el realismo interno, como hemos visto, el mundo no se en­
tiende en el sentido de la realidad objetiva de la tradición platónica, sino como 
la totalidad de objetos y de hechos que no son independientes de los marcos 
conceptuales. Por esta razón, las proposiciones pueden pensarse como adecuadas 
a un mundo de objetos y de hechos cuya existencia no es independiente de los 
marcos conceptuales, pero no como correspondiendo con una realidad dividi­
da y estructurada en hechos y objetos de manera independiente a todo esque­
ma conceptual. En el resto de este capítulo afinaremos el análisis de la relación 
entre verdad y racionalidad, desde una perspectiva compatible con una teoría 
pluralista de la ciencia.

§ 2. CONTRA LA IDEA DEL CONSENSO 
RACIONAL UNIVERSAL

En este apartado discutiremos que la aceptabilidad racional, en lo que podría­
mos llamar condiciones óptimas, no tiene por qué verse como vía para llegar



PLURALISMO EPISTEM OLÓGICO 189

a un consenso racional universal. Esto no significa abandonar la idea de eluci­
dar la noción de verdad en términos de aceptabilidad racional (además de ade­
cuación, entendida a la manera internalista).

Hilary Putnam subrayaba la ligazón entre verdad y la aceptabilidad racio­
nal, debido a su perspectiva internalista. Desde este punto de vista, la verdad 
de una proposición no es independiente de las razones que los sujetos tengan 
para aceptarla, y por eso, en última instancia, la verdad se identifica con acep­
tabilidad racional. Pero también un internalista como Putnam considera que la 
verdad es una característica de las proposiciones que no puede perderse, por 
lo que para él la verdad no se liga con una justificación aquí y ahora, sino con 
una justificación idealizada. “La verdad — decía Putnam— es independiente 
de la justificación aquí y ahora, pero no es independiente de toda justificación. 
Pretender que un enunciado es verdadero es pretender que podría ser justifi­
cado” [Putnam 1981, p. 56],

El problema clave aquí es entender qué tipo de racionalidad se está presu­
poniendo al afirmar que un enunciado “podría ser justificado racionalmente”. 
Para ello es preciso aclarar lo que se entiende por justificación racional ideali­
zada. Y aquí es donde puede haber una gran diferencia entre una noción de 
justificación que desemboque o que requiera una idea de racionalidad absolu­
ta, y un tipo de justificación que admita una idea pluralista de racionalidad, que 
se refiera siempre a la justificación dentro de una comunidad epistémica per­
tinente.

Como Putnam lo plantea, parece necesitar una noción de racionalidad muy 
fuerte. Pérez Ransanz lo señaló muy bien: “La teoría de la verdad como idea­
lización descansa en el supuesto de que existe una noción de justificación por 
encima de los esquemas conceptuales. La frase de Putnam ‘Afirmar que un 
enunciado es verdadero es afirmar que podría ser justificado’ apunta a un sen­
tido de justificación que implica una noción muy fuerte de racionalidad” [Pérez 
Ransanz 1992, p. 89],

La dificultad en la formulación de Putnam es que no se califica el consenso 
racional de que se trata. Parece entonces que Putnam queda comprometido, como 
Habermas, con la idea de un consenso racional universal, es decir, que la ver­
dad de una proposición significa la promesa de que podría ser justificada ante 
cualquier sujeto racional posible. Necesitamos, pues, rebajar las pretensiones 
de la promesa del consenso racional, lo cual a la vez requiere que se diluya el 
concepto de racionalidad presupuesto.

¿Qué tan fuerte seguiría siendo esa noción de racionalidad? Por lo pronto, 
no debe concebirse como una racionalidad ahistórica, compuesta por cánones 
fijos. Pero si no queremos desembocar de nuevo en el relativismo del “todo se 
vale”, y queremos mantener la posibilidad de crítica desde una comunidad y



1 9 0 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISM O EN LA CIENCIA

desde un marco conceptual a otro, como vimos en el capítulo nueve, “Cons­
tructivismo, relativismo y pluralismo”, entonces la racionalidad que requeri­
mos debe trascender a las distintas versiones del mundo y, en palabras de Putnam, 
no debe ser “una criatura de la epistemología local y de los estándares de la época” 
[Putnam 1990, p. 125, y véase Pérez Ransanz 1992, p. 90].

Una noción de racionalidad que “atraviese las distintas versiones del mun­
do” puede interpretarse por lo menos de dos maneras:

1) La primera la entendería como el ejercicio de una capacidad común a todos 
los seres humanos, pero cuyas formas de realización no son comunes a todos 
sino que, al ejercerse, la racionalidad siempre es relativa a los esquemas con­
ceptuales. Como ya sugerimos, esta concepción admite la posibilidad de inter­
acción dialógica y de crítica desde diferentes puntos de vista, incluso desde 
diferentes esquemas conceptuales. Según esta idea, cuando ocurre la interac­
ción entre comunidades diferentes, con esquemas conceptuales distintos, en­
tonces los estándares de racionalidad podrían ponerse a discusión y negociarse, 
de manera que la interacción transcultural, o interesquemática, se rija por los 
cánones a los que se llega y se aceptan de mutuo acuerdo.

2) La segunda interpretación haría una lectura literal de la afirmación de que 
la racionalidad “atraviesa las distintas versiones del mundo”. Entendería en­
tonces que la “transesquematicidad” de los estándares va más allá de que sean 
establecidos en un proceso de negociación entre los miembros de comunida­
des diferentes.

Según la primera interpretación, estaríamos en la posición pluralista. De acuer­
do con la segunda, si la idea de atravesar “las distintas versiones del mundo” 
quiere decir “todos los esquemas conceptuales posibles”, entonces se supone 
una noción todavía demasiado fuerte de racionalidad, semejante a la concep­
ción de racionalidad absoluta que presupone Habermas. Quienes la quieran 
defender deben todavía un argumento convincente para aceptarla.

No obstante, la intuición correcta de Habermas y de Putnam ha sido la de 
ver que la aceptabilidad racional debe formar parte de una elucidación de la 
noción de verdad. Esto es compatible con diferentes concepciones de la racio­
nalidad, pues la aceptabilidad racional no necesariamente implica un consen­
so racional universal. Veamos con mayor cuidado la relación entre verdad y 
aceptabilidad racional.

Nicholas Rescher ha planteado muy claramente las posibles relaciones en­
tre verdad y aceptabilidad racional, mostrando las dificultades de la noción de 
consenso racional universal [Rescher 1993, p. 57 ss.]. Consideremos la siguiente 
serie de tesis:



PLURALISMO EPISTEM OLÓGICO 191

1) p e  s en efecto verdadera —> un consenso que regula la verdad de p ha sido 
alcanzado

2) p  es en efecto verdadera —> un consenso en relación con la verdad de p 
se alcanzará (eventualmente)

3) p  es en efecto verdadera —» un consenso en relación con la verdad de p 
puede alcanzarse

4) p  es en efecto verdadera —» un consenso en relación con la verdad de p  
se alcanzaría si prevalecieran condiciones ideales.

Con toda razón, Rescher señala que 1 simplemente es insostenible; 2 refle­
ja  una posición como la de Peirce, que Rescher llama milenarista, y que es di­
fícil de apoyar. Sólo las posiciones 3 y 4 son aceptables, pero —alega Rescher— 
se trata sólo de “abstractas posibilidades teóricas”.

Rescher tiene razón. Pero entonces una vía para responder al problema con­
siste en eliminar la abstracción del consenso del que se habla. Un consenso 
racional universal es en efecto una idealización y una meta irrealizable. Pero 
un consenso racional situado, en relación con comunidades epistémicas rea­
les, ya no es una posibilidad abstracta. Eso es lo que se ha logrado a lo largo 
de la historia de la ciencia, y esos consensos situados son necesarios en la teo­
ría del conocimiento para salvaguardar la intuición de que el conocimiento 
alcanza a la realidad.

Veamos ahora las inversas:

5) Hay un consenso entre los investigadores a favor áep  —> p  es verdadera.
6) El consenso entre los investigadores será (eventualmente) a favor de p  —»p  

es verdadera.
7) El consenso entre los investigadores puede ser a favor de p  —> p  es ver­

dadera.
8) Prevalecen las condiciones epistémicas ideales y existe un consenso en 

favor de¿> —> p  es verdadera.

Nuevamente, dice Rescher, de estas opciones sólo la número 8 es una apuesta 
razonable, lo cual muestra que el vínculo entre verdad y consenso es sólo una 
cuestión de idealización. Pero, de nuevo, Rescher tiene razón si se piensa en 
un consenso racional universal.

Para rematar la discusión de cómo se podría entender el consenso racional, 
Rescher considera las siguientes posibilidades:

1) Sip,  entonces todo mundo sostiene que p.



1 9 2 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISM O EN LA CIENCIA

2) Si p, entonces toda la gente que sea completamente racional sostendrá 
que p.

3) Si p, entonces toda la gente que sea completamente racional, debería sostener 
quep  (y lo haría si se obtuvieran las condiciones epistémicas ideales).

Otra vez, Rescher alega que la opción 1 simplemente es falsa, y que la 2 no 
es sostenible, pues es concebible que alguien sea completamente racional, y aun 
asi no sostenga que p, por ejemplo porque la evidencia que tenga apunte a fa­
vor de su falsedad. Entonces sólo 3 es defendible, “con su indispensable recurso 
a la idealización” [Rescher 1993, pp. 58-59],

Finalmente, sugiere Rescher que si las opciones 4 y 8 fueran aceptables, es­
taríamos tentados a admitir que

p  es verdadera *->p es aceptable por cualquier sujeto 
racional en condiciones epistémicas ideales

con lo que se volvería a la idea de verdad idealizada de Habermas, e incluso 
de Putnam en ciertos trabajos [1981]. Pero en realidad esto significa dar una 
definición de verdad, la cual —para ser útil— requeriría la prometida—y nunca 
cumplida— elucidación de lo que significa “condiciones epistémicas ideales”.
Y aunque se diera, habría que mostrar que se trata de una meta realizable, lo 
cual parece imposible. Rescher concluye que la verdad, entendida como la 
promesa de un consenso racional, no es aceptable y no tiene implicaciones prác­
ticas. Pero además, como ya mencionamos, esta concepción enfrenta también 
la dificultad de que abandona la intuición de que las creencias, cuando son 
verdaderas, “alcanzan la realidad”.

Rescher da buenas razones para desacoplar la verdad como aceptabilidad 
racional del consenso racional universal, pero su objeción sobre la idealización 
puede superarse, como ya he sugerido, aludiendo no a un consenso universal, 
sino a un consenso racional dentro de una comunidad epistémica real. La ven­
taja de sostener esta idea es que así podemos preservar la intuición de que la 
aceptabilidad racional situada nos ofrece una garantía (humanamente hablan­
do, es decir, confianza razonable) de que nuestro conocimiento alcanza a la rea­
lidad. Esta intuición puede acompañarse —como lo ha hecho Villoro, según 
vimos antes— de la idea de que las razones objetivamente suficientes consti­
tuyen un criterio para aceptar que se logra ese “contacto” con la realidad, aun­
que el criterio sea falible [véase Villoro 1982, así como el capítulo ocho de este 
libro].

La tesis central que quiero defender es que podemos mantener la intuición 
de que parte de lo que significa que una proposición sea verdadera, es que se­



ría posible alcanzar un consenso racional calificado —situado, no universal— 
y también la intuición de que al afirmar que una proposición es verdadera, 
consideramos que describe correctamente la realidad, que es adecuada a la 
realidad, o que lo que enuncia es un hecho.

Si aceptamos la concepción intemalista, estamos reconociendo que los ob­
jetos no existen con independencia de los esquemas conceptuales. Así, si una 
proposición es verdadera, eso quiere decir que sería aceptable por cualquier sujeto 
que se comporte racionalmente y que esté en la situación apropiada (en condi­
ciones óptimas), y cuente con los recursos conceptuales adecuados.

Hasta aquí no habría ninguna diferencia entre la noción de verdad y la de 
objetividad. En el sentido pertinente, una proposición es objetiva si es acepta­
ble racionalmente por los miembros de la comunidad epistémica pertinente [véase 
el capítulo ocho].

Lo que se añade con el concepto de verdad es que aquello a lo que se refie­
re la proposición verdadera ( “p  ”) es un hecho (cuya existencia depende de los 
marcos conceptuales en en los que se puede formular “p  ”).

Así, cuando sostenemos que la proposición "p ” es verdadera, sostenemos 
dos cosas: i) que “p ” es aceptable por cualquier sujeto (epistémico pertinen­
te) que se comporte racionalmente, en condiciones epistémicas y de diálogo óp­
timas; y ii) quep, aquello que expresa “p ”, es un hecho; realmente existe.

Claro está que cuando sostenemos que “p ” es verdadera, podemos equivo­
camos; ‘p  ’puede no referirse a nada que realmente exista, puede ser falsa. Pero 
no hay que confundir lo que significa " ‘p ’ es verdadera”, que es lo que esta­
mos elucidando ahora, con nuestra creencia en que “p  ” es verdadera. Esa creencia 
puede estar mejor o peor fundada. Cuando tenemos razones objetivamente 
suficientes para creer que “p  ”, creemos que “p  ” es verdadera, y eso es lo más 
que podemos tener como respaldo a nuestra creencia.

Las condiciones epistémicas óptimas pueden entenderse de la manera que 
ha aclarado Putnam [1990, introducción], como suficientemente buenas, o las 
mejores posibles, y deberíamos ahora añadir que significa también que los suje­
tos epistémicos tengan los recursos conceptuales y materiales adecuados para 
entender y criticar las razones que pueden ofrecerse a favor y en contra de “p

Todo esto es muy distinto a lo que Habermas pretendía. No estamos hablando 
de aceptabilidad racional por cualquier sujeto racional, ni de formas raciona­
les de justificación que “atraviesan a todas las versiones posibles del mundo”, 
pues esto supone una concepción absolutista de la razón que hemos rechaza­
do. Más bien se trata de aceptabilidad por sujetos que se comporten racional­
mente y que sean sujetos epistémicos pertinentes, es decir, que estén adecua­
damente situados y que cuenten con los recursos apropiados.

PLURALISMO EPISTEM OLÓGICO 193



1 9 4 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

§ 3. EL PLURALISMO EPISTEMOLÓGICO

Esta noción de verdad es compatible con una concepción pluralista que rechaza 
por igual la idea de la racionalidad absoluta, como la idea relativista de los 
estándares de racionalidad. La concepción relativista diría que los estándares 
de racionalidad son propios de cada marco conceptual, y por consiguiente, en 
cuestiones epistemológicas, igual que en cuestiones éticas, cada marco concep­
tual debe ser evaluado en sus propios términos, y se negaría la posibilidad de 
interacción fructífera (en términos teóricos y prácticos) entre sujetos que pro­
vienen de diferentes comunidades epistémicas [véase Popper 1994],

La visión pluralista sostiene que en virtud de la diversidad de recursos, siempre 
variables, así como por la diversidad de principios que establecen lo que sig­
nifica comportarse racionalmente en cada contexto de interacción, no es posi­
ble aspirar a un consenso universal. El pluralismo significa la aceptación de la 
diversidad en asuntos factuales, y en asuntos cognoscitivos, éticos y estéticos. 
El pluralismo epistemológico nos acerca más a lo que realmente ocurre cuan­
do usamos la noción de verdad y cuando ejercemos la capacidad que llamamos 
razón.

Nicholas Rescher ha explicado muy bien las notas básicas de una posición 
pluralista:

1) La legitim idad de la diversidad: las muy variadas situaciones de experiencia de 
las diferentes personas hace que sea norma 1, natural y  racional que procedan de di­
ferentes maneras en cuestiones cognitivas, evaluativas y prácticas.

2) D isonancia restringida: un sistema social, organizado sensatamente, debe ser de 
tal m anera que prevalezcan la armonía y la interacción constructiva a pesar de la 
diversidad. El disenso, y la disonancia entre los individuos y los grupos — las dife­
rencias—  pueden arreglarse sin llegar a conflictos. Esto requiere:

3) A ceptar las diferencias: la gente puede y debe, en beneficio de todos, aceptar y 
asimilar la idea — y el hecho—  de que los demás diferirán en sus opiniones, en eva­
luaciones y en costumbres y modos de acción.

4) Respeto por la autonomía de los otros: la reacción racional y productiva al disen­
so no es tanto que ‘tolerem os’ a los otros sino que respetemos su autonomía — que 
concedamos su derecho a seguir su propio camino distinto— , dentro de los límites 
que deben imponerse en el interés de mantener un orden común, pacífico y produc­
tivo, que conduzca a la realización de los intereses de todos [Rescher 1993, pp. 3-4].



PLURALISMO EPISTEM OLÓGICO 1 9 5

Por supuesto, el pluralista no está situado en el punto de vista del ojo de Dios, 
sino que está situado en algún punto terrenal. Pero el pluralista rechaza que todas 
las decisiones y acciones deban juzgarse según criterios internos del marco con­
ceptual o de la cultura del que actúa. El pluralismo alega el respeto a otros puntos 
de vista, pero no implica la aceptación de que todos los puntos de vista son 
igualmente correctos. No es lo mismo respetar a todas las culturas, que consi­
derarlas, aunque sea en principio, igualmente valiosas. El pluralismo recono­
ce la necesidad del respeto a otras culturas, aunque desde los estándares de alguna 
de ellas en particular, otras culturas no sean igualmente valiosas [véase Olivé 
1999].

§ 4. ¿PARA QUÉ QUEREMOS TODAVÍA 
UNA NOCIÓN DE VERDAD?

Pero si preferimos una posición pluralista a una absolutista, y sostenemos que 
la verdad de una proposición significa la posibilidad de un consenso racional 
entre los miembros de una comunidad epistémica pertinente, es decir, que la 
proposición es aceptable racionalmente en condiciones óptimas, que no idea­
les, y por tanto esta aceptabilidad racional en condiciones óptimas no condu­
ce a un consenso racional universal, ¿no nos basta entonces con el concepto de 
objetividad que ya hemos comentado? ¿Para qué queremos todavía una noción 
de verdad? [véanse Pérez Ransanz 1993, Gregori 1990],

La respuesta es que la noción de verdad se requiere en una teoría del cono­
cimiento para entender cómo es posible que, siendo el saber definido en tér­
minos de creencias y de razones objetivamente suficientes, y por lo tanto siendo 
falible y corregible, podamos mantener sin embargo la pretensión de que es un 
conocimiento genuino de la realidad (entendida a la manera intemalista). La 
aceptabilidad racional en condiciones óptimas es la garantía de que, después 
de todo, nuestro conocimiento sí toca la realidad, por más que sea la realidad 
entendida a la manera del intemalista.

Ésta es la intuición que Villoro defendió desde Creer, saber, conocer: si bien 
la verdad no debe aparecer como condición en la definición de saber —pues 
lo concebiría como infalible—, sí es indispensable en la teoría del conocimiento 
para fundamentar la pretensión de los sujetos epistémicos de “alcanzar la rea­
lidad”, y por ende para asegurarles que sus acciones, cuando tratan de incidir 
en la realidad, para actuar sobre ella y transformarla, tienen una garantía de acier­
to. Esta garantía la ofrecen las razones objetivamente suficientes que convier­
ten una creencia en un saber.



1 9 6 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISM O EN LA CIENCIA

Pero, ¿cómo podemos defender la intuición de que el saber alcanza la rea­
lidad, o de que una proposición verdadera “toca” la realidad, si rechazamos la 
idea realista metafísica de que existe una realidad constituida por objetos de­
terminados independientemente de los marcos conceptuales, y más aún si re­
chazamos la idea de que verdad es correspondencia entre el lenguaje y la 
realidad de objetos independientes?

Hemos insistido en que cuando una proposición “p  ” es verdadera, aquello 
a lo que se refiere, p, es un hecho. Decir que “p  ” es verdadera y decir que p  es 
un hecho, son dos caras de la misma moneda. O mejor, son dos maneras dis­
tintas de decir lo mismo. ¿Qué es lo que se dice? Aquí es donde hay una dife­
rencia entre el extemalista y el intemalista.

Desde el punto de vista extemalista, lo que se afirma es que hay algo en la 
realidad independiente, el hecho p. Y en virtud de su existencia independiente 
de todo marco conceptual, la proposición “p  ” es verdadera.

Desde el punto de vista internalista, afirmar que “p  " es verdadera no añade 
nada nuevo. Significa simplemente afirmar que p. Pero esto tiene consecuen­
cias importantes, que marcan una diferencia con la interpretación extemalista. 
Para el intemalista el hecho p no es independiente de los marcos conceptuales 
en los que puede formularse la proposición “p  La relación entre “p  ” y p  no 
es una relación diàdica entre el lenguaje y la realidad (como si consistiera de 
objetos independientes de los marcos conceptuales), sino que es una relación 
que depende de los marcos conceptuales en los que “p  ” puede formularse, y 
en virtud de los cuales existe el hecho p  como parte del mundo. Puesto que el 
hecho p existe en virtud de esos marcos conceptuales, entonces, en condicio­
nes óptimas, la existencia de p podría ser reconocida por los sujetos epistémicos 
pertinentes, los que tienen acceso al marco conceptual donde se formula "p 
Las razones para aceptar “p  ” son las mismas que para reconocer la existencia 
de p. Ésta es la liga entre la aceptabilidad racional y la verdad.

La aceptabilidad racional en condiciones óptimas nos lleva a reconocer la 
verdad de “p  ” o, lo que es lo mismo, la existencia dep. Cuando "p ” es verda­
dera, p  en efecto existe, es un hecho. Ésta es la explicación de que la verdad 
garantice el encuentro con la realidad. Por eso la aceptabilidad racional garantiza 
que se alcanza la realidad.

Pero la aceptabilidad racional de la que hablamos exige condiciones ópti­
mas, no “ideales”, y no se refiere a cualquier sujeto racional, sino a sujetos 
pertinentes. Por eso de lo anterior no se sigue que el consenso racional sea 
universal.

El único criterio que tenemos para creer en la verdad de “p  ” es el de la acep­
tabilidad racional que conduce a un consenso racional situado entre sujetos



PLURALISMO EPISTEM OLÓGICO 1 9 7

epistémicos pertinentes en condiciones óptimas. Se trata de un criterio falible. 
Pero es lo más a lo que podemos aspirar humanamente hablando.

Necesitamos distinguir entre “objetividad” y “verdad” para poder identi­
ficar los casos en que existe un consenso racionalmente fundado pero equi­
vocado, es decir, cuando la proposición “p  ” es objetiva —no hay razones que la 
contravengan— , pero no es verdadera, no se satisface la condición de que p  
sea un hecho. Si no contáramos con el concepto de verdad no podríamos ni 
siquiera concebir estos casos.

Cuando hay un consenso racionalmente fundado equivocado, pero los su­
jetos epistémicos pertinentes no tienen acceso a razones adicionales de las que 
permite cierto marco conceptual, creerán erróneamente que han alcanzado la 
realidad. Esto es lo que ocurría con los biólogos racistas que creían que había 
diferencias raciales reales, y que era un hecho que había razas inferiores. Es­
taban equivocados, aunque su creencia fuera objetiva durante un tiempo [véa­
se el capítulo nueve, “Constructivismo, relativismo y pluralismo”].

Pero la creencia de los biólogos racistas no era adecuada a ningún hecho 
real. Desde ningún marco conceptual se puede construir el hecho de que hay 
razas inferiores, porque la realidad se resiste a eso. Por eso es posible criticar 
la creencia racista y demostrar que no es adecuada a ningún hecho real, que 
es falsa. Esto puede requerir que se ofrezcan razones adicionales que quizá 
tengan que provenir de marcos conceptuales diferentes. De aquí la importan­
cia de las interacciones dialógicas desde marcos conceptuales diferentes. Por 
esto son cruciales la crítica y las controversias para el desarrollo del conoci­
miento.

Sin embargo, debe reconocerse que una creencia objetiva, aunque no sea 
verdadera, puede tener consecuencias efectivas en cierta comunidad y en cierta 
sociedad. La convicción en una sociedad racista de que hay razas inferiores puede 
dar lugar al “hecho social” de una discriminación efectiva. Pero no se debe 
confundir el “hecho social” real de la discriminación (que se manifiesta en 
actitudes y en acciones de las personas), con un hipotético “hecho real”, que 
no existe, de la inferioridad de determinada raza con respecto a otras. La dis­
criminación, como hecho social, como la actitud de grupos de personas, está 
basada en la creencia falsa de esas personas de que la inferioridad racial es un 
hecho real (digamos biológico y genéticámente condicionado). Se trata de dos 
tipos distintos de hechos.

Si no tuviéramos el concepto de verdad —no el término “verdad”, sino el 
concepto, como quiera que lo expresáramos— no podríamos pensar que en 
algunos casos nuestras creencias “alcanzan la realidad”, y por consiguiente no 
podríamos discriminar los casos en los que “tocamos epistémicamente la rea­
lidad” de aquellos en los que no, pues no podríamos distinguir entre hechos o



1 9 8 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISM O EN LA CIENCIA

entidades meramente postuladas pero que no existen —aunque sean aceptados 
en una comunidad por razones objetivamente suficientes— y hechos que real­
mente existen. Por eso requerimos un concepto de verdad, además del de ob­
jetividad (entendido como la aceptabilidad racional en condiciones óptimas).

Hemos visto una concepción de la verdad como aceptabilidad racional en con­
diciones óptimas y como adecuación a la realidad, entendida a la manera in- 
temalista. Por la condición de aceptabilidad racional podemos tener una noción 
de saber que es pluralista y que entiende al saber como falible, pero al mismo 
tiempo permite entender por qué cuando los seres humanos logran un saber, 
entonces tienen la mejor justificación posible para pensar que han conseguido 
un genuino acceso epistémico a la realidad.

La aceptabilidad racional en condiciones óptimas de una creencia (o de la 
proposición mediante la cual se expresa) la convierte en un saber (por defini­
ción de saber). Pero al mismo tiempo, esa aceptabilidad racional en condicio­
nes óptimas es la garantía, la única humanamente hablando que se puede te­
ner, de que la creencia es verdadera, es decir, de que la creencia está atada con 
la realidad, de que aquello a lo que se refiere ¡a proposición mediante la que 
se expresa la creencia es un hecho. Esto es lo que asegura la verdad como ade­
cuación: el saber está ligado con la realidad. El saber, cuando es verdadero, “toca” 
la realidad.

Todo lo anterior supone una idea de razón como capacidad de los seres hu­
manos — la cual podemos suponer universal, común a todos los miembros de 
la especie, aunque sujeta a evolución— pero no requiere del supuesto de una 
racionalidad absoluta, de una única manera de ejercer, de desarrollar y de aplicar 
esa capacidad. Por el contrario, la manera en la que se ejercita y se aplica la 
capacidad humana que llamamos razón ha sido y es muy diversa, y no hay ra­
zones para pensar que en algún momento habrá una convergencia entre todos 
los seres humanos, ni sería eso deseable, pues conduciría al pensamiento úni­
co y eliminaría la riqueza de la diversidad cultural del planeta.

El pluralismo, en conclusión, constituye la mejor concepción epistemoló­
gica que reconoce esa riqueza y ofrece la herramienta necesaria para comprender 
el desarrollo del conocimiento y de la ciencia, admitiendo la diversidad de 
maneras genuinas y adecuadas de conocer y de actuar sobre el mundo, y de­
jando atrás los fantasmas de la modernidad que campearon durante el siglo XX: 
el realismo metafisico, la idea de racionalidad absoluta y la noción del consenso 
racional universal.



BIBLIOGRAFÍA

A g a z z i ,  E v a n d r o ,  El bien, el mal y  la ciencia. Las dimensiones éticas de la 
empresa científico-tecnológica, Madrid: Tecnos, 1996.

BARNES, B a r r y ,  Scientific Knowledge and Sociological Theory, Londres: 
Routledge and Kegan Paul, 1974.

--------- , Interests and the Growth o f Knowledge, Londres: Routledge and Kegan
Paul, 1977.

Bloor, David, Knowledge and Social Imagery, 2° edición ( I a, 1976), Londres: 
Routledge and Kegan Paul, 1991.

B o y d , R ic h a R d , “Constructivism, Realism and Philosophical Method”, en J. 
Earman (comp.), Inference, Explanation and Other Frustrations, Berkeley: 
University of California Press, 1992, pp. 131-198.

B r o w n ,  H a r o l d ,  Rationality, Londres y Nueva York: Routledge, 1988.
B u n g e ,  M a r io ,  The Furniture o f  the World, Dordrecht: Reidel,1977.
--------- ,A  World o f  Systems, Dordrecht: Reidel, 1979.
--------- , Racionalidad y  realismo, Madrid: Alianza Universidad, 1985.
--------- , Etica, ciencia y  técnica, Buenos Aires: Editorial Sudamericana, 1996.
C o u r a n t ,  R i c h a r d ,  y H e r b e r t  R o b b in s ,  What is Mathematics?, Oxford: 

Oxford University Press, 1941 [version en castellano: ¿Qué es la matemá­
tica? Una exposición elemental de sus ideas y  métodos, trad. Luis Bravo Gala, 
Madrid: Aguilar, 1941].

C r u z ,  M a n u e l ,  Hacerse cargo. Sobre responsabilidad e identidad personal, 
Barcelona: Paidós, 1999.

D a s c a l ,  M a r c e l o ,  “Observaciones sobre la dinámica de las controversias”, 
en Velasco (comp.) 1997, pp. 99-121.

DOMÉNECH, A n to n i ,  De la ética a la política. De la razón erótica a la razón 
inerte, Barcelona: Crítica, 1989.

--------- , “Introducción” a Domar la suerte, de Jon Elster, Barcelona: Paidós, 1999.
E c h e v e r r í a ,  J a v i e r ,  Filosofía de la ciencia, Madrid: Akal, 1995.
E l s t e r ,  JON, Ulysses and the Sirens. Studies in Rationality and Irrationality, 

Cambridge: Cambridge University Press, 1979.



200 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

--------- , Sour Grapes. Studies in the Subversion o f Rationality, Cambridge: Cam­
bridge University Press, 1983.

--------- , “La posibilidad de una política racional”, en Olivé (comp.) 1988.
--------- , Solomonic Judgments, Cambridge: Cambridge University Press, 1989.
F e r r a t e r  M o r a ,  J o s é , “La teoría de la razón de fm q c ” , en Sobrevilla y  García 

Belaunde (comps.) 1992.
--------- , Diccionario de filosofía, Madrid: Alianza, 1976.
F e y e r a b e n d ,  P a u l ,  “Explanation, Reduction and Empiricism”, en Realism, 

Rationalism and Scientific Method. Philosophical Papers, I, Cambridge: 
Cambridge University Press [versión en castellano: Límites de la ciencia, 
trad. Ana Carmen P érez  Salvador y María del Mar Seguí, Barcelona: Paidós, 
1989].

--------- , Tratado contra el método, trad. Diego Ribes, Madrid: Tecnos, 1992.
F l e c k ,  L u d w ic k ,  La génesis y  el desarrollo de un hecho científico, trad. Luis 

Meana, Madrid: Alianza, 1986.
G a r z ó n  V a l d é s ,  E r n e s t o ,  y  F e r n a n d o  S a lm e r ó n  (comps.), Epistemolo­

gía y  cultura. En torno a la obra de Luis Villoro, México: Universidad Na­
cional Autónoma de México, 1993.

G e t t i e r ,  E d m u n d , “Is Justified True Belief Knowledge?”, Analysis, vol. 23, 
pp. 121-123. [versión en castellano incluida en A. P. Griffiths (comp.), 
Conocimiento y  creencia, trad. Francisco Caracheo, México: Fondo de Cultura 
Económica, 1974],

G o n z á l e z ,  W e n c e s l a o  J. (comp.), Ciencia y  valores éticos, Madrid: Arbor 
(CSIC), febrero de 1999.

G r e g ó r i ,  C r i s t i n a  d i  (comp.), “Discusión sobre Conocimiento, sociedad y  rea­
lidad de León Olivé”, Revista Latinoamericana de Filosofía, vol. XVI, no. 
3, noviembre de 1990, pp. 319-351.

--------- , “La fundamentación racional del conocimiento: programas
fundamentistas”, en Olivé (comp.) 1995, pp. 41-58.

H a b e r m a s ,  J ü r g e n ,  Conciencia moral y  acción comunicativa, Barcelona: 
Península, 1985.

--------- , “A Postscript to Knowledge and Human Interests”, Philosophy o f  the
Social Sciences, vol. 3, no. 2, junio de 1973, pp. 157-189.

--------- , “Teorías de la verdad” [1972], en Teoría de la Acción Comunicativa:
complementos y  estudios previos, Madrid: Cátedra, 1989,

H a n s o n ,  N o r w o o d  R u s s e l l ,  Patterns o f  Discovery, Cambridge: Cambridge 
University Press, 1958.

H a r r e ,  r o m ,  y  P e t e r  M u h l h á u s l e r ,  Pronouns and People. The Linguistic 
Construction o f  Social and Personal Identity, Oxford: Blackwell, 1990.



BIBLIOGRAFÍA 2 0 1

IBARRA, A n d o n i ,  y  THOMAS M o r m a n n ,  Representaciones en la ciencia. De 
la invariancia estructural a la significatividadpragmática, Barcelona: Edi­
ciones del Bronce, 1997.

Kirkham , RICHARD L., Theories o f  Truth. A Critical Introduction, Cambrid­
ge: MIT Press, 1992.

KlTCHER, P a u l ,  The Advancement o f  Science, Nueva York: Oxford Universi­
ty Press, 1993.

K u h n , T h o m a s ,  The Structure o f  Scientific Revolutions, Chicago: Chicago 
University Press, 2a ed. aumentada, 1970. [versión en castellano: La estructura 
de las revoluciones científicas, México: Fondo de Cultura Económica, 1971 ].

--------- , “¿Lógica del descubrimiento o psicología de la investigación?”, en
Lakatos y Musgrave (comps.) 1970.

--------- , “Consideración en tomo a mis críticos”, en Lakatos y Musgrave (comps.)
1970.

--------- , “Notas sobre Lakatos”, en Lakatos y Musgrave (comps.) 1970.
--------- , “Commensurability, Comparability, Communicability”, PSA, vol. 2, pp.

669-688, Philosophy of Science Association, 1983.
--------- , ¿Qué son las revoluciones científicas? y  otros ensayos, Barcelona:

Paidós, 1989.
--------- , “The Road Since Structure PSA, vol. 2, pp. 3-13, Philosophy of Science

Association, 1991.
L a k a t o s ,  Im re ,  y  A l a n  M u s g r a v e  (co m p s.), La crítica y  el desarrollo del 

conocimiento, B arce lona : G rija lb o , 1975.
L a to u r ,  B ru n o ,  Science in Action, Milton Keynes: Open University Press, 1987.
L a t o u r ,  B r u n o ,  y  S te p h e n  W o o l g a r ,  Laboratory Life. The Social Construc­

tion o f  Scientific Facts, L ondres y  B everly H ills, Ca.: Sage P ub lications, 1979.
L a u d a n ,  L a r r y ,  Progress and Its Problems. Towards a Theory o f  Scientific 

Growth, Berkeley, Los Ángeles y Londres: University of California Press, 
1977.

--------- , Science and Values, Berkeley: University of California Press, 1984.
--------- , “Progress or Rationality? The Prospects for Normative Naturalism”,

American Philosophical Quarterly, vol. 24, no. 1, enero de 1987, pp. 19- 
31.

--------- , Science and Relativism, University of Chicago Press, 1990 [versión
en castellano: La ciencia y  el relativismo, Madrid: Alianza, 1991].

--------- , Beyond Positivism and Relativism. Theory, Method and Evidence,
Boulder: Westview Press, 1996.

--------- , “La teoría de la investigación considerada seriamente”, en Velasco
(comp.) 1997.

L e h r e r ,  K e i th ,  Knowledge, Oxford: Clarendon Press, 1974.



202 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

M a r t í n e z ,  S e r g io  F., De los efectos a las causas, México: Paidós / Semina­
rio de Problemas Científicos y Filosóficos - Universidad Nacional Autóno­
ma de México, 1998.

M artínez, Sergio  F. y León Olivé (comps.), Epistemología evolucionista, 
México: Paidós / Seminario de Problemas Científicos y Filosóficos - Uni­
versidad Nacional Autónoma de México, 1997.

M itc h a m ,  C a r l ,  Filosofía de la tecnología, Barcelona: Anthropos, 1989.
M o s te r Í N ,  J e s ú s ,  Racionalidad y  acción humana, Madrid: Alianza Universi­

dad, 1978.
--------- , Vivan los animales, Madrid: Debate, 1998.
M o u l in e s ,  U lis e s ,  Exploraciones metacientíficas, M adrid: A lianza  U niversidad, 

1982.
--------- , Pluralidad y  recursión, Madrid: Alianza, 1991.
--------- , “Platonismo vs. relativismo en la teoría del saber”, en Garzón Valdés

y Salmerón (comps.) 1993, pp. 11-22.
M oulines, U lises, y José D íez, Fundamentos de filosofía de la ciencia, Bar­

celona: Ariel, 1997,
O liv é ,  León, Estado, legitimación y  crisis, México: Siglo XXI, 1985.
--------- (comp.), La explicación social del conocimiento, México: Universidad

Nacional Autónoma de México, 1985; 2a edición, México: Universidad Na­
cional Autónoma de México, 1994.

--------- , Conocimiento, sociedad y  realidad. Problemas del análisis social del
conocimiento y  del realismo científico, México: Fondo de Cultura Econó­
mica, 1988.

--------- (comp.), Racionalidad, México: Siglo XXI / UniversidadNacional Au­
tónoma de México, 1988.

--------- , “Realismo pragmático: relatividad conceptual y verdad absoluta”,
Diánoia, 1992, pp. 49-61.

--------- , “Sobre verdad y realismo”, en Garzón Valdés y Salmerón (comps.) 1993,
pp. 63-85.

--------- (comp.), Racionalidad epistémica, vol. 9 de la Enciclopedia iberoame­
ricana de filosofía, Madrid: Trotta/Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas, 1995.

--------- , Razón y  sociedad, México: Fontamara, 1996.
--------- , Multiculturalismo y  pluralismo, México: Paidós / Facultad de Filosofía

y Letras - Universidad Nacional Autónoma de México, 1999.
--------- , “Una teoría pluralista de la ciencia”, en Velasco (comp.) 1999, pp. 225-

246.



BIBLIOGRAFÍA 2 0 3

O liv é ,  L e ó n , y  A n a  R o s a  P é r e z  R a n s a n z  (comps.), Filosofía de la ciencia: 
teoría y  observación, México: Siglo XXI Editores / Universidad Nacional 
Autónoma de México, 1989.

O l i v é ,  L e ó n ,  y L u is  V i l l o r ó  (comps.), Filosofía moral, educación e histo­
ria. Homenaje a Fernando Salmerón, México: Universidad Nacional Autó­
noma de México, 1996.

PÉREZ R a n s a n z ,  A n a  R o s a ,  “Verdad y realidad: comentarios a la propuesta 
de León Olivé”, Revista Latinoamericana de Filosofía, vol. XIX, no. 2, 
noviembre de 1993, pp. 327-352.

--------- , “Verdad y justificación”, Diánoia, 1992, pp. 85-93.
--------- , “Modelos de cambio científico”, en U. Moulines (comp.), La ciencia:

estructura y  desarrollo, vol. 4 de la Enciclopedia iberoamericana de filo ­
sofía, Madrid: Trotta / Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1993, 
pp. 181-202.

--------- , “Racionalidad y desarrollo científico”, en Olivé (comp.) 1995, pp. 171—
201.

--------- , “Racionalidad sin fundamentos”, en Olivé y Villoro (comps.) 1996, pp.
277-294.

--------- , “Evolución de la idea de inconmensurabilidad”, en Arbor, vol. CLV,
no. 611, pp. 51-75.

--------- , Kuhn y  el cambio científico, México: Fondo de Cultura Económica,
1999.

P e r e d a ,  C a r l o s ,  “Del saber y de la servidumbre”, en Garzón Valdés y Salmerón 
(comps.) 1993, pp. 153-168.

P i t c h e r ,  G. (comp.), Truth, Englewood Cliffs, N.J.: Prentice-Hall, 1964.
P o p p e r ,  K a r l ,  La lógica de la investigación científica, Madrid: Tecnos, 1962.
--------- , “The Myth of the Framework”, en The Myth o f  the Framework, Lon­

dres: Routledge, 1994, pp. 33-64.
P u tn a m , H i l a r y ,  Reason, Truth and History, Cambridge University Press, 1981 

[versión en castellano: Razón, verdad e historia, Madrid: Tecnos, 1988],
--------- , The Many Faces o f  Realism, Lasalle, III.: Open Court, 1987 [versión

en castellano: Las mil caras del realismo, Barcelona: Paidós, 1994].
--------- , “La objetividad y la distinción ciencia-ética”, Diánoia, 1988, pp. 7-25.
--------- , “Racionalidad en la teoría de la decisión y en la ética”, en Olivé (comp.)

1988.
--------- , Realism with a Human Face, Cambridge: Harvard University Press,

1990.
Q u i n t a n i l l a ,  M ig u e l  Á n g e l ,  A favor de la razón, Madrid: Taurus, 1981.
--------- , “Educación moral y tecnológica”, en Olivé y Villoro (comps.) 1996,

p p .315-332.



2 0 4 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

--------- , Tecnología: un enfoque filosófico, Madrid: Fundesco, 1989.
R e s c h e r ,  N i c h o l a s ,  Rationality, Oxford: Oxford University Press, 1988.
--------- , Pluralism, Oxford: Oxford University Press, 1993.
R e s n ik , D a v id , The Ethics o f  Science. An Introduction, Londres: Routledge,

1998.
R i v a d u l l a ,  A n d r é s ,  Filosofía actual de la ciencia, Madrid: Tecnos, 1986.
R y le ,  G i l b e r t ,  Dilemas, México: Universidad Nacional Autónoma de Méxi­

co, 1979.
SH A PER E, D U D LEY , Reason and the Search fo r  Knowledge, D o r d r e c h t :  R e id e l ,  

1984.
S in g e r ,  P e t e r ,  Animal Liberation, Nueva York: New York Review, 1990 [versión 

en castellano: Liberación animal, Madrid: Trotta].
S o b r e v i l l a ,  D a v id , y  D o m in g o  G a r c í a  B e l a u n d e  (com ps.), Lógica, razón 

y  humanismo. La obra filosófica de Francisco Miró Quesada, Lima: Uni­
versidad de Lima, 1992.

S o k a l ,  A l a n ,  y J e a n  B r i c m o n t ,  Intellectual Impostures, Londres: Profile 
Books, 1997 [versión en castellano: Imposturas intelectuales, Barcelona: 
Paidós, 1999],

S o s a ,  E r n e s t o ,  “The Analysis o f ‘knowledge that jo ’ ’’.Analysis, no. 25,1964, 
pp. 1-8; reeditado en Sosa 1991.

--------- , “Filosofía en serio y libertad de espíritu”, en Olivé (comp.) 1988,
p p .350-374.

--------- , Knowledge in Perspective. Selected Essays in Epistemology, Cambridge:
Cambridge University Press, 1991.

--------- , Conocimiento y  virtud intelectual, México: Fondo de Cultura Econó­
mica / Universidad Nacional Autónoma de México, 1993.

S t r a w s o n ,  P e t e r ,  Introduction to Logical Theory, Londres: Methuen, 1952.
--------- , “Truth”, en Pitcher (comp.) 1964, pp. 32-53.
V a n  F r a a s e n ,  B a s . C., The Scientific Image, Oxford: Oxford University Press, 

1980 [versión en castellano: La imagen científica, trad. Sergio F. Martínez, 
México: Paidós / Seminario de Problemas Científicos y Filosóficos - Uni­
versidad Nacional Autónoma de México, 1997].

V e l a s c o ,  A m b ro s io , “ E l con cep to  de  trad ic ió n  en la filo so fía  de la  c ie n c ia ” , 
en  V elasco  (co m p .) 1997, pp . 157-178.

--------- (comp.), Racionalidad y  cambio científico, México: Paidós / Semina­
rio de Problemas Científicos y Filosóficos - Universidad Nacional Autóno­
ma de México, 1997.

--------- (comp.), Progreso, pluralismo y  racionalidad en la ciencia. Homena­
je a Larry Laudan, México: Universidad Nacional Autónoma de México,
1999.



BIBLIOGRAFÍA 205

VíLLORO, L u is , Creer, saber, conocer, México: Siglo XXI, 1982.
--------- , “Sobre justificación y verdad: respuesta a León Olivé”, Crítica, vol.

XXII, no. 65, México, 1990, pp. 73-92.
--------- , “Respuesta a discrepancias y objeciones”, en Garzón Valdés y Salmerón

(comps.) 1993, pp. 331-350.
W e b b , G e o r g e  E ., The Evolution Controversy in America, Kentucky: The U n i­

versity Press of Kentucky, 1988.
W O O L G A R , S t e p h e n , Science: The Very Idea, Londres: Tavistock, 1988.
--------- (comp.), Knowledge and Reflexivity. New Frontiers in the Sociology o f

Knowledge, Londres: Sage, 1988.





ANTECEDENTES DE ESTE LIBRO

Las secciones de introducción a la primera y a la tercera partes de este libro se 
basan en la ponencia inédita presentada en la sesión plenaria sobre “Retrospectiva 
y prospectiva de la filosofía de la ciencia”, en el XIV Congreso Interamerica- 
no de Filosofía, Puebla, México, agosto de 1999.

“La irracionalidad de desconfiar de la ciencia y de confiar en exceso en ella” 
se basa en una conferencia inédita, dictada en el Centro Cultural Koldo Mitxelena, 
de San Sebastián, España, en marzo de 1999, dentro del ciclo “Entre la cien­
cia y la pseudociencia. Mito y realidad de la racionalidad científica”, organi­
zado por la Universidad del País Vasco y la Cátedra Miguel Sánchez Mazas, y 
coordinado por Andoni Ibarra.

“La comunicación científica y la filosofía” se basa en un artículo con el mismo 
título publicado en la revista Ciencias, de la Facultad de Ciencias de la Univer­
sidad Nacional Autónoma de México, no. 46, abril-junio de 1997, pp. 48-56.

Los tres capítulos de la segunda parte, “El bien, el mal y la razón”, se basan 
en el módulo titulado “Ética aplicada a la ciencia y la tecnología”, publicado en 
Cuestiones éticas de la ciencia y  la tecnología en el siglo XXI, compilado por 
Andoni Ibarra [Bilbao: Universidad del País Vasco, 2000]. Se publica con au­
torización de la editorial. Estos capítulos tienen como antecedentes: “Racio­
nalidad científica y valores éticos en las ciencias y la tecnología”, Arbor, com­
pilado por Wenceslao J. González, tomo CLXII, no. 638, febrero de 1999, 
pp. 195-220; y “Ética y tecnología”, en Luis Villoro (comp.), Problemas de ética 
contemporánea, México: Universidad Nacional Autónoma de México (en pren­
sa). La sección “El concepto de eficiencia técnica y el papel de las comunida­
des de usuarios” se basa en una ponencia presentada en la mesa sobre “Filo­
sofía de la tecnología” en el XX Congreso Mundial de Filosofía, que se llevó 
a cabo en Boston en agosto de 1998.

“Una teoría pluralista de la ciencia y el progreso científico” es una versión 
modificada del artículo “Una teoría pluralista de la ciencia”, publicado origi­
nalmente en Ambrosio Velasco (comp.), Progreso, pluralismo y  racionalidad



208 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

en la ciencia. Homenaje a Larry Laudan, México: Universidad Nacional Au­
tónoma de México, 1999, pp. 225-246.

“Racionalidad, objetividad y verdad” es una versión modificada del artícu­
lo con el mismo título, publicado en L. Olivé (comp.), Racionalidad epistémi- 
ca, vol. 9 de la Enciclopedia iberoamericana de filosofía, Madrid: Trotta/Consejo 
Superior de Investigaciones Científicas, 1995, pp. 91-121.

“Constructivismo, relativismo y pluralismo” se basa en el artículo “Cons­
tructivismo, relativismo y pluralismo en la filosofía y sociología de la ciencia”, 
publicado en Carlos Solís (comp.), Alta tensión, Barcelona: Paidós, 1998, 
p p .195-211.

“Pluralismo epistemológico” es una versión modificada del artículo “Plu­
ralismo epistemológico: más sobre racionalidad, verdad y consenso”, publicado 
en la Revista Latinoamericana de Filosofía, vol. XXII, primavera de 1996, 
pp. 251-263, y reimpreso en A. Velasco (comp.), Racionalidad y  cambio cien­
tífico, México: Paidós / Universidad Nacional Autónoma de México, 1997, 
pp. 45-55.



ÍNDICE ANALÍTICO

absolutismo, 121
aceptabilidad racional en condicio­

nes óptimas, 196, 198 
adecuación, 188 
algoritmos de racionalidad, 112 
Aristóteles, 51 
artefactos, 88 
axiología, 143

Barnes, Barry, 172 
Baudrillard, Jean, 63 
Berkeley, George, 157 
biología evolucionista, 57 
Bioor, David, 172 
Boyd, Richard, 171, 174, 181 
Bricmont, Jean, 62 
broma de Sokal, 62, 72 
Brown, Harold, 156 
Bunge, Mario, 87, 135, 154, 160, 

162

ciencias formales, 30 
cientificismo, 61
códigos éticos de experimentación, 

125
comunicación, 71 
comunicación científica, 67 
comunidad epistémica pertinente, 

161
concepción correspondentista, 163

concepción empirista, 136 
concepciones semánticas de las 

teorías, 30 
condiciones epistémicas ideales, 

187
condiciones epistémicas óptimas,

193
conocimiento preposicional 

explicación del, 151, 163 
consenso racional, 187 

calificado, 193 
situado, 191, 193 
universal, 189 

construcción, 70 
constructivismo, 171, 175 

devastador, 172, 173, 179 
kantiano, 172 
neokantiano, 178 
social, 172 
y relativismo, 179 

constructivista, 172 
Copémico, 169 
Courant, Richard, 25 
creacionismo, 59 
criterio, 54
criterio de demarcación, 45,48, 51 
criterio de verificabilidad, 53 
Cruz, Manuel, 42, 97 
Dalton, 169 
daños justificables, 107



210 EL BIEN, EL M AL Y LA RAZÓN

Darwin, Charles, 57 
Dascal, Marcelo, 113 
Deberes, 126 
Deleuze, Gilíes, 63 
derechos de los animales, 124 
derechos humanos, 122 
Derrida, Jacques, 72 
Descartes, René, 51 
Diez, José, 31
Di Gregori, Cristina, 158, 195 
dilema ético, 116 
Doménech, Antoni, 153 
Durrell, Lawrence, 75

Echeverría, Javier, 42, 88, 127 
eficacia, 98, 100 
eficiencia, 98, 100, 102 
elección racional, 93 
Elster, Jon, 153 
empirismo lógico, 69, 157 
empiristas, 136
epistemología, 21, 133, 140, 149 

papel normativo, 149 
epistemológico, 35 
epistemólogos, 133 
especismo, 119 
esquema conceptual, 170 
esquemas clasificatorios, 169 
eutanasia, 91
evaluación de la tecnología, 97 
evaluación externa de las tecnolo­

gías, 98 
evaluación interna, 98 
experimentos con animales, 118 
explicación, 166

factibilidad, 98 
fenomenología, 157 
fenómenos, 30 
Feyerabend, Paul, 121, 158

fiabilidad, 98 
filosofía de la ciencia, 21 
Fleck, Ludwick, 171 
fundacionistas, 157

Galileo, 48,52, 169 
Gettier, Edmund, 164 
gnoseologia, 21

Habermas, Jürgen, 121, 186, 190 
Hanson, Norwood Russell, 185 
Hume, David, 157

imagen científica de la ciencia, 42 
imagen filosófica de la ciencia, 42 
imágenes de la ciencia 

la imagen pública, 43, 67 
inconmensurabilidad, 158, 168, 179 
intersubjetividad, 159, 160 
Ibarra, 31 
Irigaray, Luce, 63

jerarquía de valores, 120 
Justificación, 152

Kant, Emmanuel, 51, 120,157 
Kitcher, Philip, 172 
Kristeva, Julia, 63
Kuhn, Thomas, 34, 37, 69,158, 168, 

171

Lacan, Jacques, 63 
Lakatos, Imre, 49 
Latour, Bruno, 172, 173 
Laudan, Larry, 47, 56, 93, 132 y ss., 

143 y ss., 158 
Lehrer, Keith, 164 
Locke, John, 157

marco conceptual, 161



ÍNDICE ANALÍTICO 211

Martínez, Sergio, 28 
metacientíñca, 26 
metacientíficos 

términos, 33 
metodología, 52, 143, 149 
métodos, 34 
Mormann, Thomas, 31 
Molina, Mario, 40, 114 
Mosterín, Jesús, 152 
Moulines, Ulises, 31, 165

naturalizarse, 133 
necesidad, 156 
necesidades básicas, 122 
neutralidad valorativa, 91 
neutralidad valorativa de la ciencia 

y la tecnología, 86, 91 
Newton, 48, 52 
norma moral, 120

objetividad, 160, 161 
racionalidad epistémica, 158 
y verdad, 197 

Olivé, 29
Olivé, León, 27, 28, 29, 112, 123, 

131
Overton, William, 47 y ss.

papel normativo, 140, 149 
Pereda, Carlos, 164, 165 
Pérez Ransanz, Ana Rosa, 29, 158, 

160, 168, 186, 189, 195 
perspectivismo, 139 
Platón, 51, 157, 159, 163 
pluralismo, 121, 131, 137 

epistemológico, 194 
pluralista, 147 
Popper, Karl, 34, 50, 53 
positivismo lógico, 69 
positivistas lógicos, 53

pragmatista, 136 
principio de falsabilidad, 53 
principio de precaución, 104, 110, 

117
principios morales, 90 
progreso, 134 
progreso científico, 139 
progreso tecnológico, 104 
Putnam, Hilary, 158, 170, 186, 189, 

190

Quintanilla, Miguel Ángel, 87, 100, 
160

racionalidad, 69, 152 
completa, 154 
de fines, 94, 144 
de medios a fines, 94, 144 
del cambio científico, 146 
epistémica, 13-14, 64, 65, 162 
epistemológica, 154 
evaluativa, 154 
instrumental, 144 
lógica, 154 
metodológica, 154 
modelo clásico de la, 155 
ontològica, 154 
parcial, 154 
teórica, 163 
y progreso, 141, 144 

racismo, 119 
razón, 151

como capacidad, 198 
como fundamento, 151 

razones, 160
razones objetivamente suficientes, 

109, 160 
realidad 

objetiva, 159 
realidad objetiva, 158



212 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZÓN

realismo, 175
gnoseològico, 163 
interno, 158, 170 
ontològico, 166 

realista, 136 
realistas, 235 
reglas, 156 
relativismo, 121 

cognitivo, 179 
ontològico, 180 

relativista, 147
Rescher, Nicholas, 152, 153, 190,

194
Resnik, David, 116, 119, 125 
responsabilidad moral, 118 
resultado no intencional, 93 
Rivadulla, Andrés, 160 
Robbins, Herbert, 25 
Rowland, Sherwood, 40, 114 
Ruse, Michael, 47 
Ryle, Gilbert, 31

saber, 163, 165 
Shapere, Dudley, 33 
Singer, Peter, 119 
sistema técnico 

concepto de, 88 
sociologia de la ciencia, 26 
Sokal, Alan, 62 
Sosa, Ernesto, 158, 165 
sujeto epistémico pertinente, 161

taxonomía léxica, 170 
técnicas, 87 
tecnociencia, 127 
teoría de la elección racional, 153, 

155
teoría del conocimiento, 2 1 
teoría pluralista, 135 
teorías científicas, 30 
teorías realistas, 135 
tradición platónica, 159 
tradiciones científicas, 56 
Turing, Alan, 74

universalidad, 156

validez de los descubrimientos 
científicos, 76 

valores, 42, 88, 124 
Van Fraassen, Bas C., 31, 136 
Velasco, Ambrosio, 56, 93 
verdad, 188, 192, 195

como correspondencia, 163, 167 
y aceptabilidad racional, 190 
y objetividad, 193 

Villoro, Luis, 109, 152, 160, 164,
195

visión hegeliana, 137

Webb, George E., 48, 61 
Weinberg, Steven, 72, 74, 75, 76 
Woolgar, Stephen, 172, 173



RACIONALIDAD Y CAMBIO CIENTÍFICO
A m b r o s io  V e l a s c o  G ó m e z  

(c o m p .)

Uno de los problemas centrales de la filosofía de la ciencia postpositivista 
es la elucidación de la racionalidad científica incorporada al cambio en 
las ciencias. Entre los diferentes temas estudiados en este volumen des- 
taca, en primer lugar, la naturaleza del estudio filosófico de la ciencia. ¿Se 
trata de un conocimiento empíricamente corroborable, descriptivo, o más 
bien de normas y prescripciones que señalan cómo deberían desarrollarse 
las ciencias para poder progresar racionalmente? Otra discusión aquí 
abordada es la relativa a los presupuestos ontológicos del progreso cien­
tífico: ¿implica éste una aproximación a la verdad, es decir, una mejor 
correspondencia entre las teorías y la “realidad”? Por otra parte, la idea 
de racionalidad como progreso supone la posibilidad de evaluar compa­
rativamente teorías de diferentes épocas: la interpretación histórica de las 
teorías científicas y de su importancia filosófica están a la base de las ideas 
de progreso y racionalidad. Finalmente, los conceptos que dan título a este 
libro son analizados a partir de las controversias y los consensos entre una 
pluralidad de teorías, marcos conceptuales y tradiciones.
Con artículos originales a cargo de Larry Laudan, Ulises Moulines, Marcelo 
Dascal y otros autores, este libro ofrece, en suma, una discusión seria y 
novedosa de aspectos epistemológicos, historiográficos, ontológicos, se­
mánticos y hennenéuticos de la racionalidad del cambio científico.

También publicado por Paidós y la unam





EPISTEMOLOGÍA EVOLUCIONISTA 
S erg io  F. M artín ez  y  L eón O liv é  

(c o m p s .)

Se conocen como “epistemologías evolucionistas” los intentos de utili­
zar la teoría de la evolución para clarificar la naturaleza del conocimiento 
en general y del conocimiento científico en particular. Hay distintas clases 
de epistemologías evolucionistas, según el tipo de relación entre la evo­
lución y el conocimiento que busquen subrayar. Las representadas en este 
volumen provienen directamente de nuestra manera de entender la teo­
ría de la evolución orgánica según Darwin, y no de otras tradiciones de 
pensamiento evolucionista basadas en las ciencias sociales del siglo XIX. 

Uno de los objetivos centrales de las epistemologías evolucionistas consiste 
en descubrir maneras de aprovechar las tesis darwinianas como método 
de conocimiento que trascienda la teoría de la evolución orgánica y sir­
va de marco a explicaciones de la más diversa índole. Disciplinas como 
la biología, la inmunología, la neurofisiología e incluso la computación 
han hecho afotunadas aplicaciones de la capacidad explicativa del mo­
delo de la selección natural. ¿Hasta qué punto es posible resolver tam­
bién a partir de ahí problemas de interés filosófico, como los relaciona­
dos con el cambio de las teorías en la ciencia y el progreso del conocimiento 
científico? Karl Popper, Donald Campbell, David Hull, Paul Thagard, 
Robert Richard y otros autores ofrecen en estas páginas una respuesta.

También publicado por Paidós y  la UNAM'



Esta reimpresión de 
El bien, el mal y  la razón. Facetas de la ciencia 

y  de la tecnología, de León Olivé, se terminó de imprimir 
y encuadernar en los talleres de Programas Educativos, 

S. A. de C. V., Calzada Chabacano 65, local A, 
col. Asturias, M éxico, D. F., en diciembre 

de 2004. Su composición y formación — realizadas en 
tipos Times New Román de 15/18, 10/12 y 9/11 puntos—  

estuvieron a cargo de Sandra Luz Tirado 
(tel. 04455-2109-5378).






