LEON OLIVE

El bien, el mal y la razon

Facetas de la ciencia
y de la tecnologia




Ledn Olivé

EL BIEN, EL MAL
Y LA RAZON

FACETAS DE LA CIENCIA
Y DE LA TECNOLOGIA

P
PAIDOS

Buenos Aires
Barcelona

Universidad Nacional Auténoma de México



DIRECCION DE LA COLECCION
Seminario de Problemas Cientificos y Filos6ficos, UNAM

Disefio de cubierta: Margen Rojo/Yessica Ledezma

1° edicion, 2000 -
Reimpresion, 2004

Quedan rigurosamente prohibidas, sin la autorizaci6n escrita de los titulares del
“Copyright”, bajo las sanciones establecidas en las leyes, la reproduccién total o
parcial de esta obra por cualquier medio o procedimiento, comprendidos la
reprografia y el tratamiento informético, y la distribuci6n de ejemplares de eila
mediante alquiler o préstamo ptiblico.

D. R. © de la presente edicion:
Universidad Nacional Auténoma de México
Coeditan Seminario de Problemas Cientificos y Filosoficos, UNAM,
y Editorial Paidés Mexicana, S. A.,
Rubén Dario 118, 03510, col. Moderna, México, D. F.
’ Tel.: 5579-5922; fax: 5590-4361
Ediciones Paidés Ibérica, S. A.,
Mariano Cubi 92, 08021, Barcelona

ISBN: 968-853-453-6

Impreso en México - Printed in Mexico



A la Crista,
como siempre






INDICE

INTRODUCCION . ...\ttt e 13
PRIMERA PARTE

IMAGENESDELACIENCIA . ....... s 19
1 ;QQUEES LA CIENCIA?. . ..ottt et 25
§1.Dequétipodepreguntasetrata ..., 27
§2.Clasesdeproblemas .........c.ouiiiirnneiin e 29
§3.LastresIMAGeNes ... .c.ovtiunnrn it i i e 42

2. LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA

Y DE CONFIAR ENEXCESOENELLA ...\ ...coiiininnnn. 45
§1. El problema de la demarcacion entre la ciencia
ylapseudocienciahoy ...... .. ... oo 45
§ 2. El creacionismo en Estados Unidos . ........... ...ttt 45
§ 3. Una controversia filosdfica sobre la distincidén racional
entre ciencia y pseudociencia. ... il 47
§ 4. Breve repaso historico de los criterios de demarcacién........... 51
§ 5. Las tradiciones cientificas como guias para la distincién ......... 56
§ 6. El cientificismo como ideologia.............. ... ... . 61
§ 7. Otras clases de pseudociencias. . .........ooovi i 61
§ 8. Mito y realidad en la racionalidad cientifica ................... 64
3. LA COMUNICACION CIENTIFICAY LA FILOSOFfA.......... 67
§ 1. Unatomaduradepelo...... ...t e 67

§ 2. Laimagen publicadelaciencia . ... 67



10 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

§ 3. Laracionalidad cientifica .. .......... ... .. il 69
§ 4. Algunos problemas en la comunicacioén publica de la ciencia. . . . .. 71
§5.Clenciaycultura . ... ..o itiin it i 74
§ 6. La validez de los descubrimientos ................ .. oLt 76
§ 7. Las responsabilidades institucionales ................. ... .... 78
SEGUNDA PARTE
ELBIEN,ELMALYLARAZON ........coiiiiiiiiiiiaii s 81
4. ;SON ETICAMENTE NEUTRALES LA CIENCIA
YLATECNOLOGIA? ... 85

§ 1. Dos concepciones opuestas sobre la naturaleza ética

delacienciaydelatecnologia.............iiiii il 85
§ 2. Los sistemas cientificos y técnicos como sistemas -

de acciones intencionales . .......... ... o il 87
§ 3. Técnicas, artefactos y sistemas t€cnicos. .. .....o vty 87
§ 4. ;Constituyen un problema ético la transformacién,

la dominacidnyelcontrol? ..... ... . .. it 90
§ 5. Fines, medios y valores en ciencia y tecnologia ................ 92
§ 6. Laracionalidad de mediosafines ........... .. ... ... ot 94
§ 7. Laracionalidad delosfines ..........c.o i, 94
5. EVALUACION DE TECNOLOGIAS, RACIONALIDAD

Y PROBLEMASETICOS .. ....oviiiiiiiii i, 97

§ 1. La evaluacion de la tecnologia: dos dimensiones ............... 97
§ 2. La evaluacién interna de los sistemas técnicos ................. 98
§ 3. La evaluacion externa de las tecnologias . . . . . e 98
§ 4. E! concepto de eficiencia técnica y el papel de las comunidades

Qe USUATIOS oot vttt et e tee ettt ta e eatannn 100
§ 5. El progreso tecnoldgico .. ...ttt 104
6. NATURALEZA, TECNICAYETICA ...t 107
§ 1. Daflos justificables .......... ... i 107
§ 2. Condiciones para la aceptabilidad de dafios. . ................. 107

§ 3. Indeterminacion de las consecuencias de las innovaciones
teCnolOgICaS .. v it e 108



{NDICE 11

§ 4. Las responsabilidades morales de los cientificos

ydelostecndlogos. ...o.v it 114
§ 5.Undilemadtico. .. .ovviriit e 116
§ 6. Saber puede implicar una responsabilidad moral ............. 117
§ 7.Experimentosconanimales .............. ...l 118
§ 8. Absolutismo, relativismo, pluralismo....................... 121
§ 9.Losderechosdelosanimales ................ .. . ... ..., 124
§ 10. Deberes de los cientificos, de los tecnélogos
ydelasinstituciones ......... ... it 126
§ 11. ;Qué justificala tecnologia?. ...t 128
TERCERA PARTE
LA RACIONALIDADY EL PLURALISMO ENLA CIENCIA. .. ... 129
7. UNA TEORIA PLURALISTA DE LA CIENCIA
Y EL PROGRESO CIENTIFICO ........ooviniiinianann... 133
§ 1. El pluralismo enla filosoflade laciencia..................... 133
§2.Lavisibnhegeliana............. il 137
§ 3. Lavision hegelianaremovida................. .. oot 139
§ 4. Racionalidad yprogreso .. ...t 141
§ 5. El progreso depende de laracionalidad ...................... 144
§ 6. La racionalidad del cambio cientifico .. ... e 146
§ 7. Este modelo pluralistanoesrelativista ...................... 147
§ 8. El pape! normativo de la epistemologia segin
elmodelopluralista .................... e 148
8. RACIONALIDAD, OBJETIVIDADY VERDAD ............... 151
§ 1.Razényracionalidad ............ ... .. il 151
§ 2. El modelo clasico de laracionalidad ........................ 155
§3.0bjetividad ... ... i i i e e i 158
§ 4. Conocimientoyverdad . ........ ... .. il 162
9. CONSTRUCTIVISMO, RELATIVISMO Y PLURALISMO ...... 171
§ 1. Tres variedades de constructivismo ........... ... .. 0oL, 171
§ 2. Constructivismo y realismointerno .................. .. ... 175
§ 3. Laconstrucciéndelmundoreal ............. . ... 0 il 176
§ 4. Relativismoypluralismo ............oo i, 179



12 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

§ 5. Diferenciacion entre objetos reales y objetos meramente

postulados: la posibilidad de critica . ................oooon.. 181
§ 6. Constructivismo y pluralismo.......... ... oo il 183
10. PLURALISMO EPISTEMOLOGICO ...........covviiveinnn. 185
§ 1. Verdad y aceptabilidadracional ............ ... .. .o il 185
§ 2. Contra la idea del consenso racional universal ................ 188
§ 3. El pluralismo epistemoldgico . ... ...... .. ..o ol 194
§ 4. ;Para qué queremos todavia una nocién de verdad‘7 ............ 195
BIBLIOGRAFIA . ... 199
ANTECEDENTESDEESTELIBRO. ...t 207
fNDICE ANALITICO .............. P 209



INTRODUCCION

La cienciay la tecnologia provocan ideas y sentimientos encontrados no sélo
entre quienes cotidianamente dependemos de ellas —la inmensa mayoria de
las personas en el mundo moderno—, sino también entre muchos de quienes,
ademads, viven de ellas y para ellas. Nuestras formas de vida y el planeta ente-
ro han cambiado como nunca antes, para bien y para mal, y siguen siendo trans-
formados constantemente como consecuencia de la ciencia y de la tecnologia.
Ademas, las opiniones cientificas han adquirido una autoridad sin precedente y
se han vuelto decisivas en muchas ocasiones socialmente importantes, por ejem-
plo para resolver casos judiciales. La mayoria de las veces aceptamos estos cam-
bios con apenas alguna breve reflexion, si es que nos detenemos algiin momento
a pensar en ellos.

Por otro lado, muchos fines que nos proponemos alcanzar en nuestro mun-
do de hoy se pueden lograr mas facilimente mediante la aplicacién de conoci-
mientos y practicas cientificas y tecnoldgicas —y en ocasiones se pueden ob-
tener inicamente mediante ellos—. La salud es uno de los bienes basicos que
valoramos y, en gran medida, para mantener niveles aceptables de salud ptiblica
se requiere el control de enfermedades y epidemias por medios cientificos y tec-
nolégicos, como las vacunas.

La confianza en que la ciencia ofrece los medios maés efectivos, y a veces
los més eficientes, para lograr nuestros fines es una actitud racional, siempre
y cuando los fines también se sometan a un escrutinio racional y nos parezcan
aceptables después de un proceso de reflexion. Desconfiar de la ciencia y de
la tecnologia es entonces irracional por partida doble, pues no sélo tiene sen-
tido confiar en ellas porque nos permiten alcanzar ciertos fines —confianza que
descansa en la “racionalidad de medios a fines” y en la “racionalidad de fines”,
ambas englobadas en la “racionalidad instrumental”~—, sino también porque
las respalda lo que suele llamarse “la racionalidad epistémica”.

La racionalidad epistémica se refiere al ejercicio de la capacidad de los se-
res humanos para investigar y obtener conocimiento sobre la naturaleza, sobre
las sociedades y sobre nosotros mismos. La ciencia es el mejor sistema que han



14 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

inventado los seres humanos para producir conocimiento del mundo y para in-
tervenir en él con base en ese conocimiento. La ciencia y la tecnologia consti-
tuyen paradigmas de acciones y pricticas eficientes para obtener conocimien-
to y para transformar la realidad. Ademas, han desarrollado mecanismos me-
diante los cuales aprenden a aprender mejor y progresan constantemente.

La razén més poderosa para confiar en la ciencia, pues, es que paradigmatica
y sistematicamente —aungue no invariablemente— ofrece conocimiento con-
fiable acerca del mundo y resultados mediante los cuales resolvemos proble-
mas y obtenemos los fines que perseguimos. Los problemas pueden ser pura-
mente tedricos y surgir de la mera curiosidad, pueden ser practicos —origina-
dos en necesidades humanas— o pueden ser combinaciones de ambos.

La racionalidad de la ciencia no consiste en un sistema de principios, de re-
glas y de practicas que satisfacen a cierto modelo abstracto, o a un conjunto de
condiciones fijas, eternas e inmutables de racionalidad, sino que la ciencia es,
ella misma, la que pone el estandar de las decisiones y actividades que llama-
mos racionales.

(No vuelve esto tautoldgica nuestra concepcién de la racxonahdad y hace
vacias nuestras razones para confiar en la ciencia? Al asumir este punto de vista,
iho se transforma nuestra confianza en la ciencia en un acto de fe, muy lejano
a lo que entendemos por una actitud racional? Nada de eso. Pero para apreciarlo
mejor conviene analizar algunos aspectos de la teorfa de la racionalidad, de teoria
de la ciencia y de las ideas que se han desarrollado en tiempos recientes para
comprender y para evaluar la ciencia y 1a tecnologia. Esto debe hacerse no sélo
desde su'interior, sino también desde el punto de vista de la sociedad y de las
personas que se ven afectadas por ellas.

Pero también es irracional confiar ciegamente en la ciencia y en la tecnolo-
gia, y de nuevo lo es doblemente. Primero, porque es irracional cualquier con-
fianza ciega si no se examinan los fundamentos y el alcance de aquello en lo
que se confia; y segundo, porque por su naturaleza la ciencia y la tecnologia
tienen limites, al igual que la capacidad humana que hemos llamado razén. La
cienciay la tecnologia tienen limites en lo que pueden lograr —por cuestiones
metodoldgicas y epistemologicas— y en lo que es correcto que se planteen
alcanzar —por razones éticas—.

Asi como por una parte la ciencia y la tecnologia nos dan segundad y con~
fianza, por otra infunden temores. Todos conocemos alguna persona que de nin-

una manera se sube a un avion, aunque reconozca la irracionalidad de su fo-
bia. Pero muchos temores sobre la ciencia y la tecnologia, a diferencia de las
fobias, tienen razones de ser: basta pensar en su poder para infligir sufrimien-
to, en las armas nucleares, quimicas y bioldgicas, o en fa manipulacién gené-
tica, la cual puede conducir a resultados dignos de encomio, pero también a po-



INTRODUCCION . 15

sibilidades condenables. El deterioro ambiental, por si solo, justifica de sobra
nuestros temores acerca de las consecuencias negativas de la ciencia y la tec-
nologia.

En este libro analizaremos algunas facetas de la racionalidad humana, 1a cual
ha encontrado en la ciencia su méxima expresién. Examinaremos varias de las
razones metodologicas y epistémoldgicas para confiar en la ciencia y en la tec-
nologia, y otras para entender sus limites. También discutiremos las restricciones
que deberian tener en virtud de su poder para hacer el bien o el mal.

El libro tiene tres partes. En la primera hablaremos de tres imdgenes de la
ciencia, a saber, la cientifica, o sea la que tienen los propios cientificos de sus
actividades, sus précticas, sus instituciones y sus resultados; la filoséfica, de-
rivada del analisis que la filosofia y otras disciplinas, como la historia y la so-
ciologia, hacen de la ciencia y de la tecnologia; y en tercer lugar, la imagen piblica
de la ciencia —que es la de los hombres y mujeres que no son especialistas en
ninguna disciplina cientifica o técnica, ni en filosofia—, y que en nuestros dias
esta conformada por la enseflanza escolar y por la comunicacion publica de la
ciencia que se ha desarrollado profesionalmente en las Gltimas décadas.

Las tres imagenes son diferentes necesariamente, se complementan entre si
y se afectan reciprocamente. Para ilustrar su relacién con un solo ejemplo, pen-
semos en la funcién y en el papel social que hoy en dia tienen la ciencia y la
tecnologia. Todas las sociedades modernas realizan un gasto social en mante-
nerlas, enseflarlas y desarroliarlas. (Es eso bueno o es malo? (Es correcto que
se destinen para esos fines fondos piblicos que provienen de los impuestos
que pagan los ciudadanos? Desde el punto de vista de cada una de las tres ima-
genes, la respuesta a estas preguntas puede ser diferente. Para responderlas, el
ciudadano comiin debe reflexionar sobre la ciencia y la tecnologia, y mas vale
que sus ideas estén bien informadas. Pero jqué significa esto? Una parte de la
informacion que reciben hombres y mujeres de la calle proviene de la ensefianza;
otra parte se deriva de la comunicacién de la ciencia y de la filosofia en me-
dios especializados, pero 1a mayor parte es la que transmiten los medios masi-
vos. (Coémo se conforma y quiénes son responsables de los contenidos de esa
informacion?

Los cientificos, por su parte, y los filésofos de la ciencia, por la suya, tie-
nen responsabilidades sociales y morales que asumir en relacién con los con-
tenidos y los logros de [a comunicacién de la ciencia. Tienen la responsabili-
dad de participar en ella para que la imagen publica de la ciencia sea mis ade-
cuada a lo que es realmente la ciencia, y para que se conozcan mejor sus alcances
y también sus limitaciones. Pero esto nos lleva a una pregunta elemental: ;qué
es la ciencia? ;Hay una respuesta rapida y sucinta a esta pregunta? (A quiénes



16 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

corresponde responderla? ;Soélo los cientificos tienen una imagen genuina de
la ciencia? Este es el tema que se aborda en los dos primeros capitulos.

Por su parte, los comunicadores también tienen una enorme responsabili-
dad. Tienen la obligacion no s6lo de comunicar de forma accesible pero rigu-
rosa los resultados y descubrimientos cientificos, sino también de orientar a la
opinion publica sobre las bondades y maldades de la ciencia y de la tecnolo-
gia, sobre las razones para confiar en ellas, pero también sobre el hecho de que
esa confianza debe ser limitada. Esta evaluacion requiere que la imagen publica
de la ciencia se empape bien de 1a imagen filoséfica de la ciencia. En el tercer
capitulo se comentan estos problemas.

En las partes segunda y tercera se analizan facetas de la ciencia y de la tec-
nologia miradas desde la imagen filoséfica. En la segunda —*“El bien, el mal
y larazon”— se discuten algunas cuestiones éticas. En la tercera —*“Raciona-
lidad y pluralismo en la ciencia”— se abordan problemas metodol6gicos y epis-
temoldgicos.

La lectura recomendada es, por supuesto, en el orden en que estan presen-
tadas las partes y los capitulos, pero cada una de las partes puede leerse inde-
pendientemente. Con el fin de facilitar una lectura fluida de cada una, hemos
optado por mantener algunas reiteraciones en temas fundamentales, como los
relativos al concepto de racionalidad. En todo caso, para quien se inicia en la
reflexion tedrica sobre la ciencia es muy recomendable la lectura inicial del ca-
pitulo uno, donde se hace una breve presentacion de las diversas preguntas y
de la variedad de problemas que hay que resolver para responder a la simple
pregunta “;Qué es la ciencia?”
~ Confiamos en que el libro sea util para quienquiera que se interese en esta
pregunta y desee profundizar en la reflexion sobre los problemas metodologi-
cos, epistemolodgicos y éticos de la ciencia y de la tecnologia. Por lo mismo,
esperamos que el libro sirva de apoyo para cursos tanto de metodologia y filo-
sofia de la ciencia y de la tecnologia, como para cursos de ética, desde el nivel
medio superior hasta el posgrado. En los cursos més basicos pueden estudiar- .
se las dos primeras partes. En cursos mas avanzados, incluyendo los de pos-
grado, puede incluirse la lectura y discusion de la tercera.

Ellibro es el resultado de gran cantidad de encuentros, presentaciones, cursos,
didlogos y discusiones con muchos estudiantes, colegas y muy queridos ami-
gos, principalmente en México, Argentina, Espafia y Estados Unidos. Mi gra-
titud a todos los estudiantes con quienes he discutido muchos de estos probie-
mas, pero que ahora no puedo nombrar. Con el inevitable riesgo de omitir in-
voluntariamente nombres, quiero expresar mi agradecimiento a: Ana Rosa Pérez
Ransanz —quien ademas me ayudé a la estructuracién final del libro—, Am-
brosio Velasco, Isabel Cabrera, Mario Casanueva, Raul Alcala, Carlos Lopez,



INTRODUCCION 17

Sergio F. Martinez, Olivia Soto, Luis Villoro, Larry Laudan, Ernesto Sosa,
Marcelo Dascal, Cristina di Gregori, Cecilia Durdn, Aurelia Berardino, Herndn
Miguel, Javier Echeverria, Andoni Ibarra, Miguel Angel Quintanilla, Fernan-
do Broncano, Eulalia Pérez Sedefio, Juan Carlos Garcia Bermejo, José Diez,
Juan Vazquez, Wenceslao J. Gonzalez, Manuel Cruz, Manuel Reyes Mate y a
todos los que me han estimulado a discutir las ideas que aqui se presentan.
Agradezco a Leopoldo Rodriguez Sanchez haber llamado mi atencidn sobre el
problema del adelgazamiento de la capa de ozono en la atmosfera terrestre, y
haberme facilitado materiales que he utilizado para la segunda parte del libro.
Mi agradecimiento también para el Seminario de Problemas Cientificos y Fi-
losoficos de la Universidad Nacional Auténoma de México, por su célida aco-
gida y por su apoyo para esta publicacién. Mi gratitud sincera a sus miembros
y en especial a su director, Ruy Pérez Tamayo. Agradezco también a Editorial
Paidés su apoyo, y particularmente a Laura Lecuona su esmerado trabajo.






PRIMERA PARTE
IMAGENES DE LA CIENCIA






A diferencia del pesimismo que se espera de muchas consideraciones milena-
ristas, la reflexion sobre el conocimiento y sobre la ciencia a la vuelta de este
siglo permite proponer algunas notas optimistas. Hemos progresado en el te-
rreno de la ciencia. Ahora sabemos mas sobre el mundo, y hemos aprendido a
investigar mejor sobre él. Pero también hemos progresado en nuestra compren-
sién y en nuestras concepciones sobre el conocimiento y sobre la ciencia. Un
paso decisivo en esta direccion durante el siglo XX fue la llamada naturaliza-
cién de las disciplinas que se ocupan del estudio de la ciencia y del conocimiento:
la filosofia de la ciencia y la epistemologia.

Por lo pronto entenderemos por filosofia de la ciencia la disciplina que se
ocupa de analizar y resolver los problemas filoséficos que surgen de la cien-
cia, por ejemplo, en relacién con el analisis y la evaluacion de los métodos,
valores, fines, practicas y teorfas de la ciencia; sobre su naturaleza, sus condi-
ciones de posibilidad de existencia y de desarrollo; acerca de su poder y sus
limitaciones, asi como sobre los problemas de su impacto social y de las for-
mas en las que son afectadas por el entorno social.

Por epistemologia, gnoseologia o teoria del conocimiento (términos que
usaremos indistintamente) entenderemos la disciplina filoséfica que analiza y
resuelve los problemas que surgen del conocimiento en general y del conoci-
miento cientifico en particular. Por ejemplo, problemas sobre su naturaleza y
su justificacion, sus condiciones de existencia y desarrollo, su relacidn con la
realidad y con otros conceptos como objetividad y verdad, asi como los pro-
blemas de su impacto benéfico o maligno en los seres humanos y en la naturaleza.

Estas afirmaciones de ninguna manera pretenden ofrecer definiciones de estas
disciplinas. Son tan s6lo esbozos para un primer acercamiento intuitivo a nuestro
objeto de estudio. En el primer capitulo, “;Qué es la ciencia?”, veremos las
dificultades para establecer definiciones o caracterizaciones més rigurosas. Pero
en nuestro primer acercamiento a la reflexién sobre la ciencia y el conocimiento,
podemos resumir el estado de la cuestion en esta vuelta de siglo por medio de
las siguientes diez tesis:



22 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

1) Ha habido progreso en el conocimiento, particularmente en el conocimiento
cientifico. '

2) Parte del progreso en la ciencia consiste en que hemos aprendido mejor
a aprender, y esto es una tendencia continua. Hoy sabemos mas no s6lo sobre
el mundo y sobre nosotros mismos —los seres humanos como parte del mun-
do, como individuos y como sociedades—, sino que podemos hacer mejores
predicciones y manipulamos mas fenémenos de manera mas precisa, pero tam-
bién sabemos mejor como investigar (aunque debemos reconocer que también
sabemos mejor cdmo destruirnos y como destruir al mundo).

3) En la filosofia del conocimiento, de la ciencia y de la tecnologia también
ha habido progreso. Particularmente, hemos progresado en nuestra concepcidn
de lo que es el progreso en el conocimiento y en la ciencia.

4) La teoria del conocimiento durante el siglo XX progreso en la medida en
que se preocup6 del tipo de conocimiento mas confiable: el cientifico. La epis-
temologia ha avanzado en la medida en que ha abandonado la busqueda de
fundamentos dltimos e inamovibles para el conocimiento, y en la medida en
que se ha vinculado con otras disciplinas filosoficas, como la logica y la filo-
sofia de la ciencia.

5) La filosofia de la ciencia ha progresado en la medida en que ha relajado
sus pretensiones normativistas y se ha naturalizado, es decir, en la medida en
que se ha centrado en el estudio de los procedimientos efectivos de generacion,
aceptacion, cambio, desarrollo y difusién del conocimiento. Para esto ha sido
muy importante su vinculacién con la sociologia, la historia, la psicologia y las
ciencias cognitivas.

6) El progreso filosdfico en el siglo XX incluyd, por un lado, el aprendizaje

* de cudles caminos no tienen salida y por consiguiente deben ser evitados y, por
otra parte, la comprensién de que hay diversas vias para conocer el mundo y
para hacer cosas en él, todas las cuales pueden reclamar razonablemente Jegi-
timidad, desde el punto de vista epistemolégico, y eficiencia, desde el punto
de vista practico (de hacer cosas).

7) El desarrollo del conocimiento, particularmente del cientifico, y de la cien-
cia en general, s¢ logra mediante consensos, a los que se puede llegar en bue-
na medida racionalmente.

8) Por lo general, el logro de un consenso racionalmente fundado implica
el previo desarrollo de una controversia. Las controversias son, asi, elementos
indispensables de la racionalidad cientifica.

9) Hemos progresado en nuestra comprension de la racionalidad, especial-

* mente de la racionalidad en la ciencia. Ha sido un avance comprender que la
racionalidad no esta dada ni estructurada a priori, sino que se establece de hecho
por medio de los procedimientos y las acciones que ejemplifican los casos pa-



IMAGENES DE LA CIENCIA 23

radigmaticos de la racionalidad; y éstos son los que ofrece el quehacer cienti-
fico. Comprender la racionalidad cientifica implica entonces el estudio empi-
rico de tales procedimientos, de sus principios, normas, reglas y conceptos. Esto
es otro aspecto importante de la naturalizacién de la epistemologia, de la filo-
sofia de la ciencia y de 1a racionalidad.

10) La naturalizacién de la epistemologia no implica la negacién de un pa-
pel normativo para ella. Muchos de los sistemas normativos que analiza la epis-
temologfia, por ejemplo en el terreno de la metodologia cientifica, adquieren una
validez al sedimentarse por medio de tradiciones. El siglo XX fue también muy
rico en contribuciones para esclarecer este concepto.

A mi modo de ver, estas tesis —que no pretenden ser exhaustivas en rela-
cién con los problemas de las ciencias y la tecnologia— tienen un amplio res-
paldo, aunque quizé no sean las més aceptadas por la mayorfa de los epistemé-
logos o de los fildsofos en general. No intento, pues, apuntar a las ideas que
mayor consenso suscitan hoy en dia, sino a las que en mi opinidn tienen ma-
yor solidez. En la tercera parte del libro discutiremos algunas de ellas. -

El panorama que pintan las diez tesis anteriores acerca de la epistemologia
puede completarse con otras tres que se refieren al papel social y cultural mas
amplio que la epistemologia y la filosofia de la ciencia han desempefiado has-
ta ahora, y que podran cumplir mejor atin en el siglo XXI.

a) La epistemologia y la filosofia de la ciencia han conformado una imagen
filosdfica de los procesos y métodos de generacion, aceptacion y propagacién
del conocimiento, y en especial del conocimiento cientifico y de sus resulta-
dos, asi como de la naturaleza de la ciencia, de las précticas cientificas y de su
impacto social. Esta imagen es diferente de la que tienen los cientificos de sus
propias actividades y de sus resultados (la imagen cientifica de la ciencia), y
también de la que tiene la sociedad amplia (la imagen publica de la ciencia).

No hay razones para pensar que las tres imagenes deban ser idénticas entre
si. Sin embargo, hay elementos en las tres que si deberian coincidir, y no sienipre
lo hacen. Por ejemplo, la concepcion de por qué el conocimiento cientifico es
confiable, y por qué es racional seguir ciertos caminos que indica la ciencia y
no otros. La epistemologia ofrece las razones por las cuales el conocimiento
cientifico es confiable. Pero ese analisis no siempre se conoce ni se toma en cuenta
en las otras dos imagenes. Esto motiva las siguientes dos tesis:

b) La epistemologia y la filosofia de la ciencia deben lograr una mayor in-
fluencia en la conformacién de la imagen piblica de la ciencia, asi como en la



24 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

del propio medio cientifico. Un aspecto central que la imagen filoséfica de la
ciencia debe transmitir a las otras es su concepcion de la racionalidad cienti-
Jica. .

¢) Un medio fundamental para esto es que la filosofia de la ciencia tenga una
influencia efectiva en la ensefianza (de las ciencias y de las humanidades), y
también, de manera muy importante, en la comunicacién publica de la ciencia.

En esta primera parte del libro discutiremos estas tres Gltimas tesis.



1
(QUE ES LA CIENCIA?

Laimportancia de la imagen filoséfica de la ciencia, como complementaria de
la imagen que los cientificos tienen de sus actividades, practicas y resultados,
y de la que construye la comunicacidn profesional de la ciencia, puede apre-
ciarse planteando la elemental pregunta “;Qué es la ciencia?”

‘La pregunta admite por lo menos dos interpretaciones. Una serfa al estilo del
famoso libro de Courant y Robbins, publicado en los afios cuarenta, que se ti-
tula ; Qué es la matemdtica?, y cuyo subtitulo —Una exposicion elemental de
sus ideas y métodos— indica que la pregunta se entiende de manera tal que la
respuesta tiene que ser la exposicién, aunque sea elemental, de las ideas fun-
damentales y de los métodos de la matematica.

Esta es una interpretacion legitima de la pregunta, y la respuesta, asi, es todo
un libro cuyo contenido incluye la teoria de niimeros, el algebra, la geometria,
la topologia y el calculo. Esto es exactamente lo que pretenden hacer hoy en
dia los museos de la ciencia: presentar de manera accesible algunas de las ideas
y los métodos de las diferentes disciplinas cientificas.

Pero Courant y Robbins afiadian en la introduccion de su libro lo siguien-
te: “Tanto para entendidos como para profanos no es 1a filosofia, y si énicamente
la experiencia activa en matematicas, la que puede responder a la pregunta ¢; Qué
es la matemdtica?’ [Courant y Robbins 1962, p. 7; las cursivas son mias]. En
esto se equivocaban rotundamente. _

Es interesante confrontar esta opinién con el debate que surgid en una mesa
. redonda celebrada previamente a la creacion del Museo de las Ciencias de la
Universidad Nacional Autonoma de México (Universum), mesa en la que tres
matematicos discutieron las preguntas “;Qué son las mateméticas?” y “; Cons-
tituyen las matematicas una ciencia?” Aunque los participantes en la mesa tu-
vieron la delicadeza de no mencionar la famosa definicién de Bertrand Russell,
que decia de Ia matemética que es la ciencia en la que no se sabe de qué se habla
ni si lo que dice es verdad, la mayor parte de los problemas que surgieron en



26 IMAGENES DE LA CIENCIA

el debate no versaron sobre los contenidos y los métodos de las matematicas,
sino, por ejemplo, sobre los objetos matematicos, sobre su naturaleza y tipo de
existencia, sobre el problema de si se crean o se descubren, de cémo se cono-
cen, del tipo de conocimiento de que se trata, de si los objetos matematicos son
o no son reales, de si son abstractos o concretos (y qué significan una y otra
cosa), de si las proposiciones matematicas son susceptibles o no de ser verda-
deras o falsas, y problemas por ¢l estilo.

El libro de Courant y Robbins, por més que sea una excelente introduccion
a las ideas y métodos de las matematicas, tampoco responde uno solo de estos
problemas. Pero, después de todo, parece importante darles respuesta para en-
tender qué son las matematicas. Si es asi, enfonces hay algo més que decir so-
bre la ciencia —que sélo exponer sus ideas y métodos— para responder a la
pregunta “;Qué es la ciencia?”

En este segundo sentido, la pregunta “;Qué es la ciencia?” no es una pre-
gunta cientifica. Esto no significa que los cientificos no tengan nada que decir
para responderla, ni que pueda responderse manteniendo una ignorancia con
respecto a los procederes, los contenidos y la historia de la ciencia. Pero si implica
que quienquiera que intente responderla, cientifico de formacioén o no, tiene que
reflexionar sobre lo que hacen los cientificos, sobre cdmo lo hacen, sobre los
resultados que obtienen y sobre como esta condicionado todo esto.

En otras palabras, la pregunta“;Qué es la ciencia?”, entendida en el segundo
sentido, debe responderse analizando como se hace la ciencia, qué es lo que pro-
duce, y cdmo es posible que se haga lo que se hace y se produzca lo que se
produce. En suma, dado que se trata de una pregunta sobre la ciencia —de una
pregunta metacientifica—, no se requiere hacer lo mismo que en la ciencia para
responderla.

Hay tres disciplinas que se preocupan por analizar esta pregunta metacientifica
y los problemas que implica: 1a historia de la ciencia, la sociologia de la cien-
cia y la filosofia de la ciencia.

Dejaré de lado la discusion de si la sociologia de la ciencia es ella misma
una ciencia. Mi opinidn es que puede hablarse de una sociologia de la ciencia
en sentido estrecho, la sociologia entendida como ciencia empirica —la cual
ciertamente es necesaria para entender la ciencia—, pero también existe la
sociologia de la ciencia en sentido amplio, que no se limita a la sociologia como
disciplina empirica, sino que analiza la ciencia como un complejo de activi-
dades, practicas e instituciones sociales, parte de cuyos resultados son cono-
cimientos cientificos —muchos de los cuales se plasman en las teorias cienti-
ficas—, y que tiene también consecuencias que transforman la realidad. La
sociologia de la ciencia en sentido amplio da cuenta de las condiciones socia-
les necesarias para que sea posible la investigacion cientifica, y analiza las con-



(QUE ES LA CIENCIA? 27

diciones para su desarrollo, asi como la forma en que la sociedad afecta
y condiciona a la ciencia, y como ésta tiene consecuencias en la sociedad. Todo
esto requiere de un complejo instrumental tedrico que combina aspectos que
tradicionalmente se han desarrollado en la teoria del conocimiento, como dis-
ciplina filoséfica, y en las teorias que han tratado de explicar las condiciones
de existencia y de desarrollo de las sociedades humanas [véanse Olivé (comp.)
1985 y Olivé 1988].

Enresumen, la pregunta que nos ocupa aqui es una pregunta metacientifica.
Es una pregunta acerca de la ciencia, que se intenta responder desde fuera de
la ciencia. Pero para responderla se debe tomar en cuenta muy en serio todo lo
que se hace en la ciencia y en aras de la ciencia.

§ 1. DE QUE TIPO DE PREGUNTA SE TRATA

(Podemos responder qué es la ciencia mediante una simple definiciéon? Si no
es asi, ;de qué forma podemos responder a nuestra pregunta? La ciencia —en
mi opinidn— no puede definirse. Cualquier intento de hacerlo, es decir, de es-
tablecer condiciones necesarias y suficientes que algo debe satisfacer para ca-
lificar como ciencia, corre el riesgo de abarcar demasiado o de dejar muchas
cosas fuera. Este es el problema que se ha presentado una y otra vez a lo largo
de la historia de la filosofia y de la ciencia cuando se ha intentado formular algin
criterio de demarcacidn entre lo cientifico y lo pseudocientifico. Regresaremos
sobre esto en el capitulo dos, “La irracionalidad de desconfiar en la ciencia y
de confiar demasiado en ella”. o

‘Pero lo anterior no significa que no podamos tener una idea clara de qué es
la ciencia, ni formas de identificarla con precisién. La cuestién es que eso re-
quiere que se responda una muy larga lista de otras preguntas. Responder qué
es la ciencia es responder a todas esas preguntas. Y una vez que se hayan dado
respuestas razonables a todas ellas, entonces podremos pretender que comen-
zamos a tener una respuesta razonable a la formidable pregunta “;Qué es la
ciencia?” ‘

Si partimos de la idea de que la ciencia y la tecnologia existen de hecho,
podemos preguntarnos: ;como es posible su existencia? Esto es preguntarnos
por las facultades de los seres humanos que les permiten tener conocimiento
del mundo natural y social, el cual a la vez les hace posible transformarlo. Es
preguntarse también por las condiciones sociales y materiales que han permi-
tido que surjan y se desarrollen la ciencia y la tecnologia.

Nuestro punto de partida es que las ciencias constituyen una parte de la rea-
lidad social y consisten en un complejo de actividades, de creencias, de saberes,



28 IMAGENES DE LA CIENCIA

de valores y normas, de costumbres, de instituciones, etc., todo lo cual permi-
te que se produzean ciertos resultados que suelen plasmarse en las teorias cien-
tificas, en modelos, y en otros productos que contienen los llamados conoci-
mientos cientificos asi como otros saberes que se usan para transformar el mundo.

Para responder la pregunta “; Qué es la ciencia?” es necesario que todo esto
se constituya en un objeto de estudio para alguna o para algunas disciplinas.
Es posible comenzar por el problema de cémo de hecho se han constituido,
desarrollado y aceptado determinadas concepciones cientificas. La sociologia
y la historia de la ciencia se abocan a responder estos problemas, para lo cual
recaban y analizan datos empiricos, y se apoyan en concepciones teéricas acerca
de la ciencia que provienen de la filosofia de la ciencia.

Pero hay muchas otras preguntas que deben responderse, por ejemplo: ;Cudl
es la naturaleza de las reorias cientificas? ;Qué tipo de entidades son ellas?
;Cudl es su estructura logica y como se desarrollan? ;Cémo identificar las teo-
rias? ; Como sabemos cuando estamos frente a dos teorias diferentes, y no frente
a dos distintas versiones de una misma teoria? También la nocién de modelo
requiere una elucidaciéon cuidadosa y, es maés, cabe plantearse el problema de
cudl es la diferencia que hay, si es que hay alguna, entre teoria y modelo, y cuél
€s, en su caso, la relacion entre ellos.

Pero todavia podemos plantear muchos problemas mas, por ejemplo, dado
que las ciencias en muchas ocasiones ofrecen explicaciones acerca de los fe-
némenos del mundo, cabe preguntarse: ;Qué es una explicacion cientifica?
(Cuantos tipos de explicaciones hay? ;jHay explicaciones genuinamente cau-
sales? ;Como son? ;Qué es una explicacion estadistica? ;Por qué son genui-
nas las explicaciones cientificas, sean causales o de otro tipo? ;Qué podemos
entender por nexos causales? ;Cual es la relacién entre causalidad y determi-
nismo? ;Qué entender por determinismo? jExiste una sola versién del deter-
minismo en la naturaleza y en la sociedad, o puede haber muchas y diferentes
concepciones del determinismo? [véanse Martinez 1998 y Martinez y Olivé
{comps.) 1997].

Todavia més, ;cual es el papel de la observacion y la experimentacién en la
generacion y aceptacion del conocimiento cientifico? ;Cual es la relacion en-
tre la observacién y las teorias cientificas? ;Las observaciones son neutrales
con respecto a los conocimientos teéricos que se tengan en las ciencias? Si la
observacion esté impregnada de teoria, es decir, si no es posible hacer obser-
vaciones que no dependan de algunas teorias, ;se puede hablar de hechos bru-
tos, hechos que no estdn de ninguna manera contaminados por los presupues-
tos tedricos que se suponen al desarrollar las investigaciones? ;Qué significa
tener evidencia a favor o en contra de alguna hipdtesis o de alguna teoria? Lo
que es evidencia a favor o en contra, y lo que cuenta como evidencia pertinen-



{QUE ES LA CIENCIA? 29

te, zes neutral con respecto al conocimiento tedrico que se presuponga, o de-
pende de ese conocimiento, y en su caso de qué manera? A final de cuentas,
;qué significa observar? ;Coémo se determina lo que es observar y lo que cuenta
como una observacion en ciencia? [véase Olivé y Pérez Ransanz (comps.) 1989].

En otro orden de problemas, jcul es el resultado neto de las ciencias? ;Nos
ofrecen un conocimiento verdadero acerca de cémo es la realidad? O mas bien
lo que nos ofrecen son instrumentos para manipular fenémenos del mundo tal
y como se nos aparece a los seres humanos, tal y como lo percibimos en fun-
cién de nuestra constitucion bioldgica, cognitiva y tal vez cultural, pero de lo
cual no se sigue que nos ofrezca conocimiento de como es larealidad en si misma.
Y si esto es asi, ¢le importa a alguien, o le deberia importar a alguien? Sobre
este tema regresaremos en la tercera parte del libro [véase también Olivé 1988].

Pero aun si respondiéramos a todas las preguntas que llevamos listadas, ni
siquiera asi tendriamos una imagen completa de la ciencia. Para comprender
cabalmente lo que es la ciencia, ademas de preguntas como las anteriores, también
debemos preguntarnos cudles son los elementos que presuponen las comuni-
dades cientificas al evaluar y aceptar o rechazar teorias. Pero, jqué es eso de
comunidades cientificas?, ;qué son?, ;codmo funcionan?, ;cual es su papel en
la generacion, 1a aceptacion, la preservacion, la transmision y el desarrollo del
conocimiento?

También deberiamos preguntarnos cémo se desarrolla el conocimiento cien-
tifico. Las teorfas y los métodos de las ciencias, jcambian a lo largo de la his-
toria?, y en caso afirmativo, ;cémo cambian? ;Como es posible que exista co-
nocimiento cientifico acerca de la naturaleza y de las sociedades, y qué es lo
que lo hace cientifico, a diferencia de conocimiento de algln otro tipo? [véase
Pérez Ransanz 1999].

§ 2. CLASES DE PROBLEMAS

Podemos agrupar las preguntas anteriores en grandes rubros, correspondien-
do ala clase o el tipo de problema de que se trata.

§ 2.1. PROBLEMAS LOGICOS

Algunos problemas logicos tienen que ver con las formas de razonamiento en
los procesos de investigacién, y por consiguiente tienen que ver con los méto-
dos de las ciencias. ;Qué tipos de razonamiento se siguen en las ciencias?: in-
ductivo, deductivo, analégico, o de algin otro tipo. ;Cémo entran estos razo-



30 IMAGENES DE LA CIENCIA

namientos en la investigacion cientifica? ;Cual es su papel en la generacion de
hipétesis, de teorias y de modelos, y cudl en la aceptacion de éstos? ;Qué pa-
pel desempefian estos tipos de razonamiento en la ensefianza de las ciencias y
en la formacién de la imagen publica de la ciencia?

Por otra parte, tenemos la pregunta acerca de la estructura 16gica de las teorias
cientificas. Durante muchos afios, hasta los afios setenta mas o menos del si-
glo XX, la respuesta mas convincente que se habia dado era que las teorias cien-
tificas estaban constituidas por conjuntos de enunciados susceptibles de ser
verdaderos o falsos, y que las teorias podian reconstruirse de manera que con-
formaran una estructura deductiva, la cual, al estar formada por enunciados
verdaderos o falsos, hacia que toda la teoria fuera una candidata a ser verda-
dera o falsa, o sea que decia algo verdadero acerca del mundo, o decia algo falso.

Esto se refiere a las ciencias empiricas, aquellas que indagan sobre fenémenos,
es decir, sobre sucesos que los seres humanos son capaces de observar por medio
de la experiencia directa, o por lo menos de detectar con ayuda de instrumen-
tos que extienden nuestra capacidad de observacién. El caso de las matemati-
cas y de laldgica es diferente. Se trata de ciencias formales, no empiricas, jus-
tamente porque sea lo que sea de lo que hablan, no se trata de objetos de la
experiencia. Por lo mismo, si acaso lo que dicen es verdad, no se trata de la verdad
de 1a que hablamos cuando decimos “no es verdad que la Luna sea de queso”.
Se trata de otra nocidn de verdad, la verdad légica, 1a cual depende sélo de la
forma logica de los enunciados y, en todo caso, del significado de las palabras
que forman parte de ellas. Este es un tipo de verdad distinto del que son sus-
ceptibles las proposiciones empiricas. Estas son verdaderas o falsas en virtud
de como es el mundo. Pero lo que se entienda por “mundo” es algo también sujeto
a controversia y puede ser muy complejo.

Durante los tltimos veinte afios se han desarrollado las llamadas concepciones
semanticas de las teorias, las cuales rechazan la idea de que las teorias cienti-
ficas sean conjuntos de enunciados susceptibles de ser verdaderos o falsos.
A la fecha prevalecen estas concepciones, cuya idea central es que las teorias
pueden concebirse como si fueran predicados, los cuales por si mismos no son
ni verdaderos ni falsos, sino que mas bien pueden aplicarse correctamente a cier-
tos objetos o a ciertos hechos, y es incorrecto aplicarlos a otros. Por ejemplo,
el predicado “rojo” lo podemos aplicar correctamente a ciertos objetos, a la sangre
humana, digamos, pero no a la savia de las plantas. En cambio no tiene senti-
do decir que “rojo” es verdadero ni que es falso. Lo que tiene sentido es decir

v que es verdad que “la sangre humana es roja”, y es falso que “la savia de las
" plantas es roja”. Es decir, es correcto aplicar el predicado “rojo” a la sangre,
pero no a la savia. ‘ '



¢ QUE ES LA CIENCIA? 31

Andlogamente, las teorias cientificas pueden reconstruirse, dice la concep-
cién semdntica, de tal manera que toda la teoria en cuestién es como un gran
predicado. Y el trabajo de los cientificos sobre este aspecto se interpreta como
el de una busqueda para averiguar a qué partes del mundo se aplica ese “pre-
dicado”, esa teorfa. De una parte del mundo a la cual se aplica la teoria se dice
que es un modelo de esa teoria.

Ast, las teorfas ya no son méas vistas como verdaderas o falsas. Y ni siquie-
ra se habla de que una teoria quede refutada o confirmada. Se dice més bien
que se ha enconirado que una teorfa se aplica a cierta parte o a ciertos aspec-
tos del mundo. O bien, en ocasiones se encuentra que una teoria en particular
no es aplicable a ciertas otras partes del mundo, a las cuales durante algin tiempo
se creyo que si podria aplicarse. Por ejemplo, durante mucho tiempo se pensé
que la mecénica clasica describia correctamente lo que pasaba en todas partes
del universo, pero en el siglo XX se encontré que no era aplicable a lo muy pe-
quefio (en el nivel cudntico) ni a lo muy grande (a velocidades cercanas a la de
la luz) [véanse Van Fraassen 1980, Moulines 1982 y 1991, Moulines y Diez
1997]. ,

Otra corriente que ha ganado mucha fuerza en tiempos recientes intenta re-
construir las teorias cientificas en términos de la teoria matematica de las ca-
tegorias, ganando en simplicidad y en poder i6gico [véase por ejemplo Ibarra
y Mormann 1997].

§ 2.2. PROBLEMAS LOGICO-SEMANTICOS

Otro tipo de problemas son los que se llaman 16gico-semanticos, por ejemplo,
la relacidn del significado de los términos cientificos y las teorias de las que
forman parte.

Mientras que algunos términos, tales como especie o sistema, pueden apa-
recer en diferentes teorias, incluso de las ciencias sociales y de las naturales,
términos como entropia o complejo de Edipo parecen mas bien pertenecer a
alguna teoria muy especifica, en funcion de la cual adquieren su significado y
su posibilidad operativa; en estos ejemplos, se trata de la teoria termodinami-
cay el psicoanalisis freudiano, respectivamente.

Para utilizar una muy clara ilustracion de Gilbert Ryle [1979, p. 99, en los
juegos de barajas existen términos que aparecen en todos los posibles juegos,
por ejemplo, los que se refieren a las cartas mismas, digamos “as de corazo-
nes”, mientras que existen ciertos términos cuyo significado depende del jue-
go en cuestion, lo mismo que la posibilidad de operar con ellos. Por ejemplo
“flor imperial” o “péker de ases” tienen un sentido claro en el caso del poker,



32 IMAGENES DE LA CIENCIA

pero no es necesariamente el mismo en otros juegos; y en muchos otros ni si-
quiera existen. ‘

Baste esto para dejar sentada la idea de que existen muchos conceptos cuyo
“contrato exclusivo”, para decirlo metaféricamente, pertenece a cierta teoria.
Esto no quiere decir que esos términos no puedan aparecer en otras teorias, sean
del mismo campo cientifico o de otro diferente. Pero si esto ocurre, lo que sig-
nifica es que la teoria que tiene la titularidad del contrato con el término en
cuestion estara presupuesta por aquella otra teoria en la que ahora ocurre el
término en calidad de préstamo. Asi, por ejemplo, en una teoria antropoldgica
puede aparecer el término “especie” de una manera tal que su significado pro-
venga de alguna teoria biologica, digamos de la teoria de la evolucién de las
especies. Se diria entonces que el término “especie” es tedrico-dependiente con
respecto a la teoria de la evolucién en biologia, aunque cumpla un papel tam-
bién importante en la teoria antropoldgica de que se trate.

Hay, pues, términos cuyos significados se construyen en relacion con cier-
ta teoria, pero que pueden aparecer en otras teorias. Entonces estas otras teo-
rias dependen de la primera, pues no podrian ser identificadas plenamente ni
comprenderse cabalmente ni podrian lograr sus fines, por ejemplo de explica-
¢idén y prediccidn, si no se comprende el término en cuestion, cuyo significa-
do a la vez depende de esa primera teoria.

Para repetir el ejemplo, es concebible que una teoria antropoldgica recurra
a la biologia y tome conceptos de ella. Esos conceptos seran definidos y cons-
truidos en el contexto de la teoria bioldgica, pero aparecen y desempefian un
papel en la teoria antropolégica. Se dice entonces que la segunda teoria pre-
supone la primera, pues es ésta la que dota de significado pleno a los términos
en cuestion.. )

Otro tipo de casos consisten en que ciertos conceptos que han sido forjados
en alguna disciplina determinada y en relacién con algunas teorias en particu-
lar, se vuelven necesarios para otras teorias, incluso en reas cientificas dife-
rentes. Pero estos conceptos no forman parte de estas segundas teorias, sino que
pueden ser necesarios por ejemplo dentro de los procedimientos experimen-
tales para ponerlas a prueba. El disefio de experimentos, la construccién de
dispositivos especificos, asi como la interpretacion de los resultados observa-
dos, todo esto depende de un conocimiento previo donde entran teorias y con-
ceptos pertenecientes a muchas otras disciplinas. La puesta a prueba, por ejemplo,
de hipotesis acerca de las reacciones nucleares que ocurren en el centro de las
estrellas, por medio de la captura de neutrinos provenientes del centro del Sol,

‘requiere el supuesto de una gran cantidad de teorias y conceptos fisicos, qui-
micos, astronémicos, que no tienen que ver directamente con und teoria de la
estructura y el desarrollo de las estrellas, ni forman parte de ella, y que tampo-



/QUE ES LA CIENCIA? 33

co tienen que ver directamente con algin modelo particular del Sol, pero sin
los cuales dificilmente podrian haberse concebido esa teoria y ese modelo, y
mucho menos ponerse a prueba [véase el articulo de Shapere en Olivé y Pérez
Ransanz (comps.) 1989]. :

¢Qué ocurre con términos que no son propiamente tedricos, en el sentido de
que no forman parte de ninguna teoria cientifica especifica, sino que parecen
ser comunes a todas las ciencias, sean naturales o sociales? Por ejemplo, tér-

I

minos como “teorfa”, “hipdtesis”, “explicacién”, “prueba”, “observacion”,
“corroboracién”, “confirmacion”.

A menudo se llama a estos términos metacientificos no porque se los con-
sidere ajenos a la ciencia —por el contrario, son los que caracterizan lo cienti-
fico—, sino precisamente por ser comunes a todas las ciencias, al menos las
ciencias empiricas, y por tener que ser desarrollados y elaborados en un nivel
diferente del de las teorias cientificas. Asi pues, que sean metacientificos quiere
decir que no son conceptos que aparecen en las teorias cientificas para referir-
se al mundo que una disciplina cientifica particular pretende conocer, sino que
son términos que se refieren a las entidades y procesos mediante los cuales las
ciencias buscan conseguir aquel fin, el de conocer el mundo.

Estamos en el terreno del discurso sobre la ciencia, es decir, el que consti-
tuye a las ciencias como su objeto de estudio y sobre esto se plantean posicio-
nes-que entran en conflicto. En ocasiones se defiende a ultranza que lo Gnico
que hay que hacer es ciencia de las ciencias, es decir, que el analisis de las ciencias
debe ser una ciencia empirica més; otras posiciones por el contrario defienden

ke 19

que el analisis de conceptos tales como “teoria”, “explicacion”, “contrastacion
de hipétesis o de teorias™, “observacion”, “desarrollo de la ciencia o del cono-
cimiento”, etc., todo esto, corresponde propiamente al campo del anélisis de
los conceptos, es decir, a la filosofia, y que esto puede hacerse sin necesidad
de entrar en los contenidos, métodos y problemas de las ciencias particulares.

Otras veces se intenta desechar posiciones como esta tltima alegando que
no hay tal cosa como un concepto general de teoria, porque éste no es el mis-
mo en todos los casos de las ciencias. O bien sosteniendo que la observacién -
en las ciencias, y mds aun, lo que cuenta como observacion, depende funda-
mentalmente de cada contexto, de sus marcos conceptuales, del conocimiento
previo y de la tecnologia disponibles, etc. Todo esto es correcto, pero no va en
detrimento de la actividad y la reflexion filoséfica acerca de la ciencia. Por el
contrario, el desafio es entender como es posible que existan las ciencias si lo
anterior es verdad. _

El anlisis de conceptos como “teoria”, “observacion”, “paradigma” y “marco
conceptual”, durante mucho tiempo se hizo sélo en un sentido sincrénico, su-



34 IMAGENES DE LA CIENCIA

poniendo que tales andlisis valian para todo momento de todas las ciencias.
A lo largo de la historia de la filosofia de la ciencia se han sostenido posicio-
nes como ésta, pero a partir sobre todo de los trabajos de Thomas Kuhn, desde
los afios sesenta del siglo XX, las mas finas e interesantes aportaciones a la fi-
losofia de la ciencia, desde las que estdn més preocupadas por la estructura 16-
gica de las teorias, hasta las mas preocupadas por los problemas epistemolo-
gicos —por ejemplo del papel de la observacion en la produccion, puesta a
prueba, aceptacién y en general en el desarrollo del conocimiento— hacen hin-
capié en la dimension diacrénica de la ciencia, y parte de sus aportaciones co-
rresponde a la demostracién de las maneras en que las teorfas evolucionan, y
de que las nociones mismas, como la de “observacion”, también cambian y se
desarrollan en funcion del cambio y del progreso mismo de las ciencias [véa-
se Pérez Ransanz 1999]. Todos estos conceptos y los problemas a los que se
refieren forman parte del campo de trabajo de la filosofia de la ciencia.

§ 2.3. PROBLEMAS METODOLOGICOS

Los problemas de orden metodoldgico son, de manera general, los de los pro-
cedimientos para construir y aceptar el conocimiento dentro de cada disciplina
particular. Los métodos incluyen conjuntos de reglas que deberian aplicarse
cuando se desea obtener un fin especifico, o un grupo de fines determinados.
En general las reglas indican el tipo de acciones que se deben seguir para
obtener los fines deseados. Las reglas pueden variar en cuanto a nivel de ge-
neralidad. Asi, pueden ser de lo mas general, por ejemplo reglas que indiquen
que los cientificos deben proponer hipdtesis que no sean ad hoc, es decir, que
no sélo expliquen los fenémenos a partir de los cuales se postulan esas hipd-
tesis, sino que expliquen también otros fendmenos, y més ain que sean capa-
ces de predecir y explicar fenémenos novedosos. Otro tipo de regla general, de
" acuerdo con una metodologia muy famosa y discutida, es la que indica que los
cientificos deben proponerinicamente hipétesis en relacion con las cuales puedan
especificarse las condiciones empiricas en las cuales esas hipdtesis quedarian
falsadas, es decir, las condiciones en las cuales los cientificos podrian decidir
que la o las hipotesis del caso son falsas y por consiguiente que deberian ser
desechadas. Esta propuesta fue defendida vigorosamente por Karl Popper [véase
Popper 1962]. Por otra parte, cada disciplina tiene sus reglas particulares para
obtener los fines que le son propios. ‘
Quienes creen que existen reglas generales pretenden que éstas tienen vali-
dez para cualquier cosa que quiera [lamarse ciencia, y formarian entonces parte
de lo que caracterizaria a la ciencia. Por consiguiente, tendriamos que incluir



(QUE ES LA CIENCIA? 35

este tipo de cosas en nuestra lista para la gran respuesta final acerca de qué es
la ciencia. .

Pero aqui surge un problema, derivado especialmente de los andlisis de la
dindmica de la ciencia, los cuales tratan de entender la forma en la que la cien-
cia se ha desarrollado, para lo cual atienden no sélo la dindmica de las estruc-
turas conceptuales de la ciencia —como las teorias—, sino también su estruc-
tura social —dado que la ciencia es una empresa colectiva— y la manera en la
que la ciencia afecta y es afectada por su entorno social. Estos andlisis —que
han avanzado mucho en los dltimos treinta afios— sugieren que no existe nin-
gun cuerpo de reglas metodolégicas que se haya preservado a lo largo de todo
el desarrollo de la ciencia. Esto va en contra de la idea de recopilar las reglas
que constituirian el método cientifico. Pero esto no significa que para enten-
der lo que es la ciencia no tengamos que analizar problemas metodoldgicos.
Lo tinico que podemos concluir es que no hay tal cosa como e/ método cienti-
fico, valido para toda época de la historia de la ciencia. Volveremos sobre este
tema en el siguiente capitulo.

§ 2.4. PROBLEMAS EPISTEMOLOGICOS

Los métodos en las ciericias estdn orientados a obtener ciertos fines especifi-
cos. Para no complicar demasiado las cosas por ahora, digamos que el fin ge-
neral es obtener conocimiento genuino acerca del mundo. Tal vez esto podria
decirse con respecto a todas las ciencias, incluyendo las naturales y las socia-
les. Pero de inmediato surge la pregunta: ;Y qué es eso de “conocimiento ge-
nuino acerca del mundo”? Con esto entramos de [leno en un problema episte-
moldgico. Mis atin, se trata de e/ problema epistemoldgico por excelencia: el
de la naturaleza del conocimiento, en particular del conocimiento cientifico.
Una de las funciones mas importantes de los métodos en las ciencias es la
discriminacién entre las buenas actividades cientificas y las malas, y entre los
buenos conocimientos cientificos y los malos. Esto se hace con base en crite-
rios propios de cada disciplina cientifica. Son criterios que aprenden los estu-
- diantes en su formacién come cientificos, y son los propios cientificos los que los
aplican. Pero podemos preguntar de manera legitima, ;qué significa que cier-
tos conocimientos sean clasificados como buenos por los criterios pertinentes?
En otras palabras, jpor qué la aplicacién de los criterios internos de cada dis-
ciplina cientifica ofrece bases para considerar que los resultados que se obtie-
nen son auténticos conocimientos? jPor qué cierta pretension de tener genui-
no conocimiento, sostenida por una persona o por alguna comunidad —sea en
el pasado o en el presente— es 0 no es correcta? Para responder a esto debera



36 IMAGENES DE LA CIENCIA

darse una explicacién de por qué la clasificacion entre buenos y malos cono-
cimientos es correcta. Pero jqué significa que esa clasificacion sea correcta?
(Por qué son buenos los procedimientos y los criterios para distinguir entre
buenas y malas pretensiones en cada disciplina? ;Por qué confiar en ellos?

El problema entonces se traslada a la correccion de los criterios que exis-
ten y se aplican en cada ciencia. Esto significa mostrar que esos criterios son
genuinos criterios epistémicos, o sea que conducen a auténtico conocimiento.

Debe haber algo mas en un trabajo que el solo hecho de recibir muchas ci-
tas, que lo hace un buen trabajo, y sobre todo que hace que tengamos la creen-
cia de que dice algo verdadero acerca del mundo. Eso es lo que se decide con
base en criterios epistemoldgicos, los cuales aseguran el cardcter de conocimiento
de ciertas creencias. Y si bien dichos criterios no son inmutables, no por eso
son menos existentes en cada época, ni menos efectivos. Al identificarlos, elu-
cidarlos, y al explicar por qué funcionan como funcionan, seguimos avanzan-
do en la respuesta a nuestra formidable pregunta inicial.

Sin embargo, ¢l problema se complica, pues si bien por un lado es preciso
identificar y explicar por qué funcionan como funcionan los genuinos criterios
epistémicos, también es necesario enfrentar el desafio de la historia y de la
sociologia de la ciencia cuando sefialan muchas controversias cientificas don-
de las diversas partes presuponen criterios diferentes para decidir sobre la ca-
lidad del trabajo, sobre su importancia, sobre su cardcter cientifico, e incluso
sobre su verdad.

Pero volvemos a enfrentar el problema: y esos criterios para decidir sobre
la calidad, en particujar sobre la cientificidad de un trabajo, ;cuéles son?, y ¢ cual
es su status? Si en todas las disciplinas pueden sefialarse controversias que
presuponen criterios divergentes, ;jes posible entonces considerar que existen
criterios decisivos y conﬁables para juzgar la calidad y Ia cientificidad de una
investigacion?

El andlisis de muchas controversias cientificas, y del desarrollo de las dife-
rentes disciplinas cientificas, sugiere que no existe un inico conjunto incon-
trovertible de criterios, ya no digamos a lo largo de la historia de la ciencia, sino
ni siquiera en un momento determinado.

Al juzgar una investigacion y sus resultados no sélo se busca determinar si
dice algo verdadero acerca del mundo, sino si lo que dice no es trivial, y ade-
mas qué tan importante es. Pero el juicio acerca de si es o no'trivial, y sobre su

,importancia, como lo sugieren los analisis del desarrollo cientifico, no se ha hecho
a lo largo de la historia con los mismos criterios.

+  En suma, en el terreno propiamente epistemoldgico se encuentran proble-

"mas como los siguientes: jcuales son los fines de la investigacion cientifica?
(Acaso la biasqueda de la verdad? ;Dice el conocimiento cientifico algo ver-



{QUE ES LA CIENCIA? 37

dadero acerca del mundo? ;Es realmente, como dicen, un conocimiento obje-
tivo? ;Hay otros valores, ademads del de la verdad, que intervienen en la inves-
tigacién cientifica? O, como sostienen algunos filésofos, ;la verdad ni siquie-
ra desempeiia un papel en ella? Para responder todo esto, debemos tener claro
qué significan los términos “objetividad” y “verdad”, y analizar el papel de los
valores en las diferentes disciplinas cientificas. Todo esto no se analiza en la
ciencia, sino desde fuera, desde la perspectiva de esa otra disciplina que es
la filosofia. Por eso, para entender lo que es la ciencia es necesaria la filoso-
fia. Trataremos estos problemas en la tercera parte del libro.

§ 2.5. PROBLEMAS DEL DESARROLLO DE LA CIENCIA:
EL PROGRESO

He estado dando por hecho algo que tal vez es comiinmente aceptado hoy en
dia, pero que dificilmente lo era hace treinta afios. En realidad esto ha sido una
consecuencia del importante trabajo sobre el desarrollo de la ciencia impulsa-
do hace cuatro décadas por Thomas Kuhn, y de aqui la enorme importancia de
su trabajo.

Kuhn ofrecié una base solida para sostener que las concepciones cientifi-
cas del mundo, las teorias, los métodos de investigacion y de prueba, y en ge-
neral los criterios para la evaluacién y aceptacion de conocimientos cientifi-
cos en las ciencias empiricas y en las formales, no siempre han sido los mismos.
Su trabajo permiti6 sostener con amplios fundamentos que el desarrollo de la
ciencia a lo largo de su historia no consiste en la mera acumulacién de cono-
cimientos, teorias o métodos. Pero la obra de Kuhn\también mostrd cdmo, a pesar
de todo esto, es posible hablar de progreso cientifico.

(Coémo y por qué cambian las concepciones cientificas acerca del mundo?
(Qué es lo que cambia: sélo los conocimientos sustantivos, o también cambian
creencias previas que no dependen directamente de resultados observaciona-
les y experimentales, y acaso cambian también las normas y los valores, asi como
los fines que se plantean en la investigacion cientifica? ;Como y por qué ocu-
rren esos cambios? Esos cambios, y en general el proceso de desarrollo cien-
tifico, ¢pueden considerarse racionales?; en caso afirmativo, ;qué se quiere decir
por “racional”?, e ;implica eso un verdadero progreso en la ciencia?

_ Laidea de los cambios de las concepciones cientificas del mundo parece estar
fuera de duda hoy en dia. Pero por otra parte estd bien establecida la creencia
en que las ciencias han avanzado y se encuentran en un proceso de.continuo
progreso. A primera vista, por lo menos, se sabe mas acerca del mundo, se ha



38 IMAGENES DE LA CIENCIA

incrementado la exactitud de las mediciones, y en general es posible controlar
un mayor nimero de fendmenos y manipular otros con mayor precision.

Estas dos ideas son cominmente aceptadas, pero su combinacién produce
una fuerte tension. Pues si se reconoce el cambio conceptual en las ciencias,
no como un mero incremento en el acervo de conceptos y teorias disponibles
acerca de la naturaleza y de las sociedades, sino como auténticos cambios de
visiones del mundo, esto no parece compatible con la idea del progreso cien-
tifico.

Para entender qué es la ciencia, entonces, también tenemos que resolver esta
tension y dar cuenta de cémo es posible que las visiones cientificas del mun-
do cambien, que a veces las diferencias entre las visiones sean muy radicales,
y.que sin embargo esos cambios constituyan un genuino progreso cognoscitivo.
¢ Qué significa que ha habido progreso cientifico?

Esta problematica generd una de las polémicas més interesantes del siglo XX
acerca de la ciencia —que todavia continia—, sobre los modelos que mejor
pueden dar cuenta del proceso de desarrollo cientifico, incluyendo de manera
importante los problemas en torno a los procesos de validacion y aceptacion
del conocimiento cientifico, asi como el problema del sentido en el que puede
hablarse de progreso de la ciencia. En el transcurso de esta controversia han
proliferado los modelos de desarrollo cientifico. En la tercera parte del libro
regresaremos sobre el tema.

§ 2.6. LA ORGANIZACION SOCIAL DE LA CIENCIA
A lo largo de la revision de los problemas anteriores quedd implicito un tipo
de problema al que me referi de pasada al principio: el problema de la organi-
zacion social de la ciencia. Ya mencion¢ que la sociologia de la ciencia puede
entenderse, en sentido estrecho, como un aspecto mas de la sociologia en cuanto
ciencia empirica, pero también puede entenderse en sentido amplio, como una
teoria que pretende dapcuenta de la organizacion social de la ciencia, explicando
por qué la ciencia ha tenido que organizarse como una actividad colectiva, y
codmo afecta y es afectada por su entorno social.

Un problema importante, que se entrelaza con los problemas epistemolégicos,
es el de si la organizacion social de la ciencia afecta el contenido sustancial del
conocimiento cientifico, o si unicamente afecta la forma en la que se desarro-
llan las investigaciones, por ejemplo en el sentido trivial —conceptualmente
hablando, por supuesto-— de que mediante una manipulacion del financiamiento
se estimulen o desalienten ciertas lineas de investigacion.



{QUE ES LA CIENCIA? ' 39

Cualquiera que sea la respuesta, es claro que para entender lo que es la ciencia
debemos comprender como es que se forman y se organizan distintos grupos
de investigacion, como se relacionan y se comunican entre si, cudl es la estructura
social de los mismos grupos. Cémo afecta la competencia a los diferentes gru-
pos, cudl es el papel de la colaboracion —entre individuos, entre grupos y en-
tre instituciones— en la ciencia. Pero también se debe entender hasta donde la
necesidad de originalidad, por ejemplo, milita en contra del supuesto comin
de que la ciencia es busqueda cooperativa y desinteresada del conocimiento, y
establece competencias fuertes entre individuos y grupos, y cudles son sus con-
secuencias.

§ 2.7. PROBLEMAS ETICOS
Cotidianamente nos enteramos de episodios benéficos o malignos que no se
hubieran dado de no ser por la ciencia y la tecnologia. El 23 de abril de 1997,
por ejemplo, un comando militar tomé por asalto la residencia del embajador
japonés en Lima, Per(i, para rescatar a los rehenes que habian permanecido
secuestrados durante meses por un grupo guerrillero del Movimiento Revolu-
cionario Tupac Amaru (MRTA). Después de realizada la accién altamente vio-
lenta y tecnologizada, en la cual fueron ejecutados todos los miembros del grupo
guerrillero, se revelaron muchos recursos de espionaje de alta tecnologia que
se habian puesto en juego para preparar el asalto militar.

Pocas semanas antes del episodio de Lima, los medios de comunicacién de
todo el mundo habian mostrado en sus portadas y primeras planas el rostro del
gurt de las 39 personas que se suicidaron colectivamente en una granja de Ca-
lifornia. El rostro tenia bastante de diabdlico. Mirado de cerca se apreciaba que
se trataba de 1a imagen tal y como aparecia en la pagina que la secta habia co-
locado en Internet.

En una de las tantas notas que se escribieron al respecto, un articulista su-
geria que no habia que exagerar en este caso el recurso a una pagina de Internet:
“;Por favor! —escribia el articulista—, ;una pagina de la Red que tiene el po-
der de chuparse a la gente —contra su voluntad— para un culto del suicidio?
La solaidea daria risa...” Pero él mismo conclufa: “Si no fuera por las 39 per-
sonas muertas” [Joshua Quittner, “The Netly News”, Time, vol. 149, no. 14,7
de abril de 1999, p. 47]. ,

Como quiera que sea, entre las muchas perplejidades que provocan episo-
dios como el de la secta “Heaven’s Gate”, que se han repetido una y otra vez,
una de las mas importantgs es el contraste entre el recurso a una modernisima
tecnologia que literalmente estd abrazando al mundo, como nunca antes nin-




40 IMAGENES DE LA CIENCIA

guna otra lo habia podido hacer, y el aprovechamiento de esa tecnologia para
una invitacién a la violencia, explotando la ignorancia y probablemente 1a fal-
ta de estructura en las vidas de esas personas, quienes —no hay que olvidar-
lo— crecieron en la sociedad mas tecnologizada que ha existido.

Una triste conclusion de un simple y rédpido vistazo sobre hechos que encuentra
uno en la prensa cotidiana, es que dificilmente se llevan a cabo acciones vio-
lentas hoy en dia —sobre todo las que son social y politicamente relevantes—
sin recurrir a la tecnologia. Esto sugiere de inmediato preguntas como las si-
guientes: cémo ha estado imbricada la tecnologia en esas acciones violentas?
(De una manera necesaria, o sélo contingentemente? ;Podemos pensar que
la tecnologia es neutral con respecto a los fines que se persigan, y que no hay
tecnologias intrinsecamente violentas, sino que se pueden usar de manera violenta
o de manera no violenta, o para bien o para mal, dependiendo s6lo de quiénes
sean los usuarios, cuéles sus propésitos y como usen de hecho las técnicas o
los instrumentos en cuestién? ;Es correcto un analisis de ejemplos como los
mencionados, segin el cual Internet, los instrumentos de espionaje e incluso
los explosivos, son meros artefactos neutrales que pueden usarse para fines
pacificos y benéficos o para fines violentos y reprobables?

La “neutralidad” de la tecnologia con respecto al bien y al mal es mas difi-
cil de sostener cuando piensa uno en algunas consecuencias de la operacién dé
ciertos sistemas tecnologicos, aparentemente no disefiados para llevar a cabo
acciones nocivas o violentas. Como mera muestra, piénsese en los 25 casos de
bebés que nacieron con espina bifida, y los otros treinta nacidos sin cerebro,
que fueron registrados entre 1988 y 1992 en Brownsville, Texas. Aunque apa-
rentemente nunca se dio una explicacion oficial de esta extrafia “epidemia”, las
familias afectadas demandaron por esos dafios a varias industrias estadouni-
denses que habian establecidoplantas maquiladoras en Matamoros, Tamaulipas
(México), sobre la base de que la causa del problema residia en los desechos
industriales que esas firmas arrojaban descuidadamente al medio ambiente. El
proceso judicial concluyo sin una sentencia, pero si con un acuerdo entre las
compafiias y los demandantes, segun el cual las primeras pagarian a las fami-
lias de los bebés una indemnizacién por 17 millones de délares [Time, vol. 149,
no. 21, 26 de mayo de 1997, p. 72].

El premio Nobel de qu{mlca de 1995 fue otorgado a Mario Molina y a
Sherwood Rowland por sus trabajos sobre quimica de la atmosfera. En parti-
cular, por sus investigaciones sobre el adelgazamiento de la capa de ozono en
la atmoésfera terrestre. En una entrevista que Mario Molina ofrecié poco des-
pués de que se le concedid el premio Nobel, declardé que habia enfrentado un
problema de “ética superior”, cuando en los afios setenta él y su colega se ha-

\ bian percatado de que el causante del dafio a la capa de ozono era un compuesto



(QUE ES LA CIENCIA? 41

quimico que se producia industrialmente, muy usado en esa época en la refri-
geracién, en el aire acondicionado y en latas de aerosol, y que significaba para .
ciertas firmas de la industria quimica una inversion de millones de dolares. Pero
entonces, en 1974, su manera de “percatarse” del asunto queria decir que como
cientificos s6lo tenian una hipdtesis razonable, perc no un conocimiento con-
tundentemente comprobado. El problema ético para estos cientificos, pues, era
cdmo debian actuar a partir de su sospecha. ;Debian seguir lo que indicaba la
ortodoxia metodologica, a saber, esperar a dar la voz de alarma hasta que la
hipétesis estuviera debidamente corroborada? ;O debfan alertdr al mundo en-
tero del peligro, aunque eso contraviniera normas metodologicas bésicas de la
comunidad cientifica? ‘

Los ejemplos pueden multiplicarse hasta el infinito. La pregunta que imponen
€s si es correcto pensar en la ciencia y en 1a tecnologia como constituidas sdlo
por un conjunto de conocimientos, una, y de técnicas y aparatos la otra, los cuales
son neutrales con respecto a los fines que se persiguen, y que sus consecuen-
cias no son de ningin modo responsabilidad de los investigadores. También .
obligan a preguntarnos si los cientificos sélo tienen deberes que cumplir con
respecto a la metodologia que debe aplicarse en su campo, pero que no tienen
deberes morales en tanto que cientificos, ni con respecto a sus temas de inves-
tigacion ni a los fines que se persiguen en sus investigaciones, ni con respecto
a los medios para lograrlos, para no hablar de las consecuencias de los cono-
cimientos y de las técnicas que producen. ;jPodemos pensar que la investiga-
cién sobre el codigo genético humano, para conocer completamente ese c6di-
go por ejemplo (el genoma humano), es neutral desde un punto de vista moral?
(La experimentacién con seres vivos, humanos o animales, es moralmente
aceptable, independientemente de los sufrimientos a los que queden expues-
tos? La posibilidad de producir seres idénticos a uno mismo, la clonacion, ;debe
tener alguna restriccidn por razones morales, o ninguna interferencia es justi-
ficable, desde un punto de vista moral? En fin, cuando de lo que se trata es de
obtener un conocimiento acerca det mundo, jpodemos suponer que no se _)L\S-
tifica ninguna restriccion de orden ético?

Estos, y una infinidad mas de problemas éticos, surgen a partir de la inves-
tigacidn cientifica y tecnoldgica. Durante la mayor parte del siglo XX los filo-
sofos de la ciencia pensaron que habia que distinguir y mantener separadas las
esferas de los hechos y 1a de los valores. La ciencia tenia la tarea de investigar
y explicar sobre Ibs hechos del mundo. Las cuestiones valorativas, y en espe-
cial las que tenian que ver con lg evaluacion moral de los fines, era una cues-
tién aparte.

Hacia el final del siglo XX este panorama empezd a cambiar. Entre los ﬁlo-
sofos de la ciencia y de la tecnologia hay una creciente conciencia de que es-



42 IMAGENES DE LA CIENCIA

tas actividades humanas plantean una enorme cantidad de problemas que no
se reducen a los tipos que examinamos en las secciones anteriores, sino que
también son de orden valorativo, y de manera muy importante, de orden mo-
ral. Muchos filésofos de la ciencia, hoy en dia, estan conscientes de que para
entender la ciencia es necesario comprender los valores en los que se funda 'y
que son constitutivos de ella. Entre esos valores se encuentran los de orden moral,
pero se trata de cuestiones valorativas y evaluativas mucho mas amplias que s6lo
las de orden ético [véase Echeverria 1995]. Por otro lado, también ha crecido
la conciencia de que no basta con entender la ciencia, sino que hay que “ha-
cerse cargo” de ella [véase Cruz 1999]. Hay que asumir responsabilidades so-
bre muchos problemas en la investigacion cientifica y tecnolégica, en sus apli-
caciones y en sus consecuencias. Esto conforma un gran capitulo que tiene que
ver con los problemas valorativos y éticos de la ciencia y de la tecnologia, de
los cuales hablaremos en la segunda parte de este libro.

§ 3. LAS TRES IMAGENES

Hemos mencionado varios de los problemas que deberian abordarse para res-
ponder qué es la ciencia. Hemos insistido en que hay al menos dos tipos de
respuesta validas. Una es desde dentro de la ciencia, y corresponde a la ima-
gen cientifica de la ciencia. La imagen que los cientificos tienen de sus tareas,
de sus actividades y practicas, de sus instituciones y de los fines que persiguen, de
los medios que utilizan para obtenerlos y de sus resultados.

Pero otra respuesta necesariamente viene desde fuera de la ciencia. jPor qué
Io que producen los cientificos es verdadero conocimiento, o por qué la cien-
cia progresa aunque constantemente se revisen y desechen las concepciones
antiguas, al grado de que practicamente todo el andamiaje conceptual de las
ciencias ha cambiado varias veces a lo largo de su historia? ; Hay necesariamente
compromisos éticos dentro de la mvest1gac1on cientifica, o es ésta neutra con
respecto al bieny al mal, y los problemas éticos surgen s6lo cuando se trata de
hacer aplicaciones de los conocimientos cientificos? Todas éstas son cuestio-
nes que, como he sugerido, la ciencia misma no puede responder, sino que deben
abordarse desde la perspectiva de otras disciplinas, principalmente la filoso-
fia, la historia y la sociologia de la ciencia, las cuales construyen la imagen fi-
loséfica de la ciencia.

Estas disciplinas se preocupan por dar cuenta de las condiciones necesarias
para que surja y se desarrolle la ciencia. Se preocupan por responder a la pre-
gunta de como es posible que se obtenga, cuando se logra, un genuino conoci-
miento acerca del mundo natural y social. También se preocupan por entender



{QUE ES LA CIENCIA? 43

los fines de la investigacion cientifica, y por qué las investigaciones tienen que
desarrollarse de la manera en que se desarrollan, con sus marcos conceptuales
formados por conocimientos sustantivos, por normas y valores, y por qué la
ciencia ha tomado las formas de organizacién social que ha tomado, cémo es
que cambia y, tal vez, hasta progresa. Pero ademas estas disciplinas proporcionan
elementos para entender las consecuencias de la ciencia y de la tecnologia, y
ofrecen orientaciones sobre qué actitudes morales es correcto tomar frente a
ellas, tanto dentro de la ciencia como fuera de ella.

Las dos imagenes son imprescindibles para responder a la pregunta “;Qué
es la ciencia?” Pero todavia hay una fercera imagen de la ciencid y de la tec-
nologia. Se trata de la imagen piiblica de ellas. Esta imagen se forma en gran
medida por la labor profesional de los medios de comunicacion, y en particular
por los medios de comunicacion de la ciencia que se han desarrollado en las
ultimas décadas. ;Cudl es la relacion de esta imagen con las otras dos? ;;Cuél
es el papel de los cientificos y de los tecndlogos mismos, y cuél el de los filo-
sofos de la ciencia y de la tecnologfa, en la formacidn de esta imagen? ;Qué
tan importante es esta imagen? Por ejemplo, yo como ciudadano, jcomo pue-
do decidir si debo votar por el candidato que propone utilizar una buena parte
de los impuestos, a los que yo tengo que contribuir, para incrementar la inves-
tigacion cientifica y la educacién cientifica y tecnoldgica, o si debo votar por
el candidato que sostiene que la ciencia y la tecnologia son malas de por si?
Como ciudadano sélo puedo tomar una decision responsable si entiendo, al
menos en cierto nivel, qué es la ciencia y qué es la técnologia. Y la forma en
la que yo entienda eso depende de las tres irhégenes de la ciencia y de la tec-
nologia de las que hemos hablado: la que se deriva de los propios cientificos
y tecnologos, la que produce la filosofia de la ciencia y de la tecnologia y la
imagen publica de ellas, formada en gran parte por la comunicacién de la ciencia
y de la tecnologia. \

En los capitulos siguientes hablaremos de varias facetas de la ciencia y de
la tecnologia y de sus relaciones con estas tres imagenes. Principalmente ana-
lizaremos algunos aspectos de la imagen filoséfica de la ciencia y de la tecno-
logia, sobre todo los de tipo epistemolégico y los de tipo ético. Discutiremos
la concepcion de racionalidad que es necesaria para comprender el cambio y
el progreso en la ciencia, por una parte, y los problemas éticos, por la otra.
Comenzaremos con. el andlisis de algunos problemas de la imagen ptiblica de
la ciencia y de su relacién con la imagen filoséfica.






2

LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA
Y DE CONFIAR EN EXCESO EN ELLA

§ 1. EL PROBLEMA DE LA DEMARCACION
ENTRE LA CIENCIAY LA PSEUDOCIENCIA HOY

A lo largo de la historia de la filosofia y de la ciencia se han hecho muchos
intentos por establecer criterios de demarcacion entre la ciencia y la pseudo-
ciencia, es decir, por determinar un conjunto fijo de condiciones necesarias y
suficientes para decidir cuando una pretension.de conocimiento, una teoria o
una actividad es cientifica o no lo es. Sin embargo, la mayoria de los filésofos
" al concluir el siglo xX han estado de acuerdo en que esos intentos han fraca-
sado. ¢Quiere eso decir que no es importante distinguir entre lo cientifico y lo
que no lo es? O que, aunque sea importante, ;no hay ninguna forma racional
de hacerlo? No, no quiere decir ninguna de las dos cosas. La distincién, como
_veremos en este capitulo, puede ser muy importante, por ejemplo para politi-
cas‘que afectan la educacion de todo un pais, y si hay formas racionales de
hacerlo. Lo que no es correcto es creer que sélo puede hacerse tras establecer
un criterio, es decir, las condiciones necesarias y suficientes que capturan la
esencia de lo que es cientifico, pues como veremos en este libro, no hay tal esen-
cia de la ciencia. Veamos primero mediante un ejemplo histdrico por qué puede
ser importante.socialmente hacer una nitida distincidn entre teorias y conoci-

mientos cientificos y los que no lo son.
S

§ 2. EL CREACIONISMQ EN ESTADOS UNIDOS

Si entendemos por pseudociencia las actividades, las précticas, las instituciones
y los resultados que grupos de practicantes que se autoconsideran cientificos



46 IMAGENES DE LA CIENCIA

quieren hacer pasar por auténticamente cientificos, sin serlo, entonces la dis-
tincion entre ciencia y pseudociencia se vuelve importante y es algo delicado.

Pensemos por ejemplo que una comunidad de observadores de ovnis soli-
cita apoyo del Estado para continuar con sus labores y montar una base de ob-
servacion con un costo de varios millones de délares, respaldandose en la idea
de que el Estado tiene la obligacién de promover la investigacion cientifica.
(Sobre qué base se decidirfa si se otorga o no ese apoyo? O recordemos un caso
histérico real, como el ocurrido en Estados Unidos en la década de los aflos setenta
y ochenta, cuando grupos e instituciones que se autocalificaban de cientificos
exigieron que en las escuelas publicas se dedicara igual tiempo a la ensefianza
de su propia teoria creacionista que el que se dedicaba a la teoria darwinista de
la evolucién, alegando que la teorfa creacionista estaba cientificamente probada,
mientras que, segun ellos, la darwinista no tenia ninguna prueba convincente
a su favor.

El problema serio surgid cuando en algunos estados de la Unién America-
na los congresos estatales (los parlamentos locales) aprobaron algunas leyes
que concedian la igualdad de oportunidad para que en las escuelas se ensefia-
ran ambas teorias, como si, por lo menos, estuvieran a la par, cientificamente
hablando.

La ley, que habia sido aprobada por el congreso del estado de Arkansas, fue
objetada por grupos de profesores, de cientificos y de fildsofos como anticons-
titucional, precisamente sobre la base de que no se trataba de una teoria cien-
tifica. Esto confronté juridicamente, por un lado, al estado de Arkansas —por
haber aprobado la ley que establecia la igualdad de condiciones en la ensefianza
publica para la teoria creacionista y para la teoria'de Darwin—y, por el otro, a
los grupos de educadores, de cientificos y de filésofos objetores.

- El problema se trasladé entonces al terreno judicial. La disputa tuvo que
dirimirse en una corte federal. La autoridad correspondiente tenia que encon-
trar un fundamento juridico para ordenar la suspensién de la aplicacion de la
ley —o su derogacion—, o para dictaminar que no habia problema alguno con
las leyes que promovian la ensefianza del crgacionismo, al menos desde el punto
de vista legal.

Se trata, pues, de un caso en que grupos (pseudocientificos) intentaban ha-
cer pasar una teoria pseudocientifica como si fuera genuinamente cientifica, y
mas aln, que realizaban acciones con impacto social y con consecuencias muy
serias. :

La ley en cuestion afectaba la educacion piiblica de todo un estado, por con-
siguiente la decision sobre el derecho de ciertos grupos a ensefiar la teoria como
si fuera cientifica ya no era una cuestion s6lo de interés académico, cientifico
y filoséfico. Estaba en jaque la educacién publica en Estados Unidos, y crecia



LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA 47

una amenaza que desde un punto de vista cientifico era una aberracion en el
sistema educativo y un incremento de la ignorancia.

En esa situacidn era imprescindible poder dar una respuesta que determi-
nara si la teoria creacionista y toda la llamada biologia creacionista podia for-
mar parte de los programas de estudio de las asignaturas de ciencias. Si se po-
dia mostrar que la biologia creacionista era pseudocientifica, entonces tenia
fundamento la objecién de que se ensefiara obligatoriamente como parte de los
programas oficiales en las asignaturas de ciencias en las escuelas puiblicas, y
que se destinaran recursos publicos para su ensefianza y para investigaciones’
en torno a ella. Se necesitaba, pues, una base sélida para deslindar no sélo el
conocimiento legitimo del que no lo es, epistemolégicamente hablando, sino
a la ciencia de la pseudociencia.

E1 juicio se llevd a cabo escuchando testimonios de quienes defendian el
derecho a ensefiar la teoria creacionista en igualdad de circunstancias que la
teoria de la evolucion, por una parte, y cientificos evolucionistas y filésofos de
la ciencia y en particular de la biologia que objetaban la ley, por la otra. La
decision, en Gltima instancia, la tenia que tomar un juez, como una cuestién
juridica, sin ser él especialista en biologia evolucionista o en filosofia de la
ciencia. Para que el juez diera un veredicto bien fundado, necesitaba poder
distinguir la ciencia de la pseudociencia mediante formas racionales. ;Es esto
posible? Este es un problema que se ha discutido a lo largo de toda la historia
de la filosofia occidental. ;Hay algiin criterio que permita esa distincidon?

§ 3. UNA CONTROVERSIA FILOSOFICA
SOBRE LA DISTINCION RACIONAL ENTRE CIENCIA
Y PSEUDOCIENCIA

‘Eljuez federal William Overton, quien tuvo a su cargo el juicio, dict finalmente
una sentencia a favor de los grupos de cientificos y fildsofos que habian obje- -
tada la ley. Baso su dictamen en un criterio de demarcacion entre la cienciay
la pseudociencia que reconstruyé a partir de los testimonios de los cientificos
y los filésofos que participaron en el juicio.

Con motivo de las controversias que se dieron en el juicio, ¥ en torno a él,
hubo un aspero intercambio de ideas entre dos destacados filésofos de la ciencia.
Larry Laudan criticé 4cidamente la opinidn legal del juez Overton —aun re-
conociendo que su veredicto muy probablemente inici6 la disminucion de la
virulencia creacionista—, mientras que un distinguido filésofo de la biologia,
Michael Ruse, no solo aplaudia tal resolucién, sino que habia sido uno de los
principales testigos durante el juicio y uno de los principales contribuyentes a



48 IMAGENES DE LA CIENCIA

la formulacioén del criterio de demarcacion aplicado por el juez [véanse Laudan
1996, cap. 12, y Webb 1994]. '

Una de las principales razones en las que el juez Overton fundaba el recha-
zo de la ensefianza del creacionismo en las escuelas consistia en alegar su ca-
racter no cientifico, al no satisfacer el criterio de cientificidad que éI recons-

" trufa a partir de los testimonios de cientificos y de filésofos. Este argumento
fue el centro de la critica de Laudan, porque daba, segiin €1, una visién erré-
nea de la ciencia. Por su parte, Michael Ruse sali6 a la defensa de la fundamen-
tacién del juez Overton. No es que Laudan defendiera al creacionismo ni a los
creacionistas, ni mucho menos. El no dejaba lugar a dudas de que el veredicto
del juez, desechando los reclamos de los creacionistas, deberia ser bienveni-
do. Pero lo que preocupaba a Laudan era el argumento en el que se fundaba dicho
veredicto porque se basaba en un criterio de demarcacion entre el conocimiento
cientifico y el que no lo es. A juicio de Laudan, como de muchos filésofos de
la ciencia hoy en dia, dicho criterio no puede existir, y cualquier propuesta de un
criterio tal lleva censigo una concepcién errénea de la ciencia. Sin embargo,
apoyandose en testimonios como el de Michael Ruse, el juez Overton se basa-
ba en un criterio que inclufa cinco condiciones esenciales del conocimiento
cientifico, a saber:

1) Esta guiado por las leyes naturales, 2) es explicativo, por referencia a las leyes
naturales; 3) es contrastable contra el mundo empirico; 4) sus conclusiones son ten-
tativas, es decir, no necesariamente constituyen la tltima palabra [el conocimiento
cientifico es falible]; y 5) es falsable [citado en Laudan 996, p. 223].

Para Laudan el problema era doble. Este criterio, en particular, supone una
concepcion equivocada de la ciencia. Pero 1a sola idea de que exista un crite-
rio de demarcacion de la ciencia y la pseudociencia, constituido por condicio-
nes necesarias y suficientes que se consideran inmutables, necesariamente esta
errado. :

Los problemas del criterio del juez Overton, kn particular, decia Laudan,
pueden apreciarse recordando que Newton y Galileo establecieron la existen-
cia de fendmenos gravitacionales mucho tiempo antes de que pudiera darse una
explicacién causal, o de acuerdo con leyes, de la gravitaciéon. Y seria muy ex-
trafio que hoy en dia rechazaramos el carécter cientifico de los trabajos de Galileo
y de Newton en ese campo porque no satisfacian las condiciones 1 y 2. Por
consiguiente, para considerar como cientifica una afirmacién existencial no es

¥ necesario exigir que exista una explicacién causal, o de acuerdo con leyes, del
fenémeno cuya existencia se afirma. La condicion 2 —como tampoco la 1—
no es necesaria para considerar cientifica una afirmacién.



N

LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA 49

Otra razoén por la cual el juez Overton rechazaba el caracter cientifico del
creacionismo consistia en que sus defensores no mostraban una disposicién a
revisar sus creencias ante evidencia en contra. Pero Laudan recuerda —curio-
samente endosando ideas de Kuhn y de Lakatos, e incluso de Ia mas reciente
sociologia de la ciencia, que es poco proclive a admitir— que todos estos au-
tores han sefialado correctamente que las comunidades cientificas mantienen
un niicleo duro de creencias, bien atrincherado, que sus miembros muy dificil-
mente estan dispuestos a abandonar, sea cual sea la evidencia que obtengan. Esto
significa que los cientificos mantienen al menos un grado de dogmatismo, el
cual cumple un papel benéfico en el desarrollo de la ciencia.

Por otra parte, el criterio de falsabilidad (condicion 5) deja en la ambigiie-
dad los enunciados existenciales (como “hay 4tomos™), pero en cambio no
permite descartar al creacionismo si éste asume alguna proposicion falsable,
por mas extrafio e improbable que sea el hecho al que se refiera (por ejemplo
que se encuentre un espécimen vivo intermedio entre el hombre y los simios).

Laudan alegaba que el creacionismo deberia rechazarse no porque no sea
cientifico, sino por el hecho que sus afirmaciones empiricas son demostrada-
mente falsas. Por ejemplo, los creacionistas sostienen que la Tierra tiene un origen
reciente (entre 6 000 y 20 000 afios), y que la mayoria de los rasgos de la su-
perficie terrestre son producto del diluvio universal. Puesto que los animales
y el hombre fueron creados al mismo tiempo, los creacionistas quedan com-
prometidos conla idea de que los fésiles humanos y los de las especies més bajas
deben ser coextensivos, paleontoldgicamente hablando [Laudan 1996, p. 224].
Todas estas afirmaciones son falsas, y hoy en dia es facil probarlo. '

(Querria esto decir que Laudan, al menos en ese trabajo, reimpreso en un
libro de 1996, implicita o explicitamente esta reconociendo que el creacionis-
mo es cientifico, pero que debe ser rechazado porque se ha demostrado que
es falso?

No, mas bien la idea de Laudan era la de evitar la discusién de si era o no
era cientifico, y precisamente en eso consistia su critica a la fundamentacién
del juez Overton. Sin embargo, en este punto hay una dificultad. Para verla mas
claramente conviene sefialar que los abogados del despacho de Nueva York que
asesoraban a los demandantes contra el estado de Arkansas siguieron la estra-
tegia deliberada de evitar aportar testimonios o pruebas de la falsedad de la teoria
creacionista, precisamente por temor a que eso influyera en el juez para con-
siderar que, aunque probablemente falsa, la teoria, después de todo era cienti-
fica. Una linea de razonamiento en ese sentido no estaria tan desencaminada,
pues ha habido muchas teorfas en la historia de la ciencia que han terminado
por ser reconocidas como falsas y han sido abandonadas, aunque en alguna época



50 IMAGENES DE LA CIENCIA

se hayan considerado teorias cientificas dignas de ser aceptadas. Piénsese sim-
plemente en la teorfa del flogisto o en el modelo planetario de Ptolomeo.

La diferente actitud de Laudan y la de los abogados debe entenderse en funcién
de los distintos contextos. En el contexto de la controversia legal, probablemente
los abogados hicieron bien al seguir esa estrategia. Mientras que Laudan sub-
raya que, desde el punto de vista epistemologico, no importa la “cientificidad”
de una teoria, sino las razones que existan en su favor.

Laudan ha sostenido reiteradamente que el problema de la demarcacién entre
el conocimiento cientifico y el que no lo es, como problema epistemolégico (para
Popper el problema central de la epistemologia), proviene simplemente de la

“herencia del empirismo légico, empefiado en encontrar criterios de demarca-
cion, pero que condujo a callejones sin salida. Especialmente perjudicial, se-
gun Laudan, fue la confusién del objetivo buscado por los positivistas, pues a
veces fue el de dar un criterio de significado, otras dé empiricidad, y otras mas
de cientificidad directamente, pero siempre dejaron de lado el mas importante
rasgo epistemoldgico, a saber, la evidencia a favor o en contra de una hipétesis.

La demarcacion entre lo cientifico y o no cientifico, para Laudan, puede
seguir siendo un importante problema sociologico, politico y hoy en dia eco-
ndmico, pero no es un problema filoséfico. Notemos de paso que esto sugiere
que Laudan es ahora quien supone que existe un criterio de demarcacion en-
tre lo filosofico y 1o que no lo es.

Volviendo a la discusién del creacionismo en sus momentos mas algidos,
es comprensible la preocupacion de otros filésofos comprometidos en la lucha
contra el creacionismo en el momento en que Laudan public6 su devastadora
critica al dictamen del juez Overton {1982]. Se entiende el temor de fildsofos
como Michael Ruse y muchos otros de que la posicién de Laudan tuviera im-
plicaciones o repercusiones indeseables, reforzando la creencia en que el crea-
cionismo después de todo era cientifico, y todo eso avalado por un distingui-
do filésofo de la ciencia. Razonamiento que, como vimos, siguieron los juristas
de Nueva York que abogaban por que se declarara anticonstitucional la ley apro-
bada por el congreso de Arkansas. Eso explica el interés de Ruse en defender
el criterio de cientificidad aplicado por el juez Overton. Pero la diferencia es
que Ruse mantuvo la misma actitud tanto en el terreno publico y legal como
en el epistemolégico. :

Como veremos a continuacion, Laudan tenia razén al desconfiar en la po-
sibilidad de establecer algin criterio de demarcacion entre lo cientifico y lo
pseudocientifico. Pero también la preocupacion de los juristas muestra que no

1 bastaba simplemente con rechazar la teoria creacionista con base en que mu-
* chas de sus afirmaciones son falsas, pues esto dejaba abierta la puerta a los
creacionistas para replicar que entonces por 1o menos deberia de examinarse



LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA 51

la evidencia a favor y en contra de sus afirmaciones, y que lo mismo deberia
hacerse con respecto a la teoria darwinista. Pero finalmente eso era lo que so-
licitaban, que se discutiera en las escuelas las dos teorias y se evaluara la evi-
dencia que cada una tenia a su favor y en su contra. Parcceria entonces que la
estrategia de Laudan no hubiera sido suficiente para poner fuera de combate a
los creacionistas y, por el contrario, que desde el punto de vista epistemoldgi-
co les hubiera dejado abierta la puerta para mantener su posicion. El juez re-
queria un apoyo decisivo, de tipo epistemolégico, para fundamentar la decision
de que la teoria creacionista no era cientifica y por ende que no deberia de en-
sefiarse en las clases de ciencias en las escuelas publicas. : »

Pero Laudan ha insistido con razdn en que no era correcto ofrecer esa base
en la forma del criterio que us6 el juez, ni en ningin otro criterio. ;Hay alguna
otra via? Adelante responderemos afirmativamente, pero veamos de forma breve
algunas de las razones de Laudan para rechazar ia bisqueda de criterios de de-
marcacion entre ciencia y pseudociencia.

§ 4. BREVE REPASO HISTORICO DE LOS CRITERIOS
DE DEMARCACION

La razén principal de Laudan es que es irracional continuar la bisqueda de un
criterio de demarcacién, cuando eso se ha intentado por cerca de 2 500 afios sin
éxito. Laudan hace un breve repaso historico que-conviene recordar.

Durante siglos ¢l paradigma aceptado del conocimiento cientifico se en-
tendia en términos de certeza, y eso era concebido como tener creencias in-
falibles. Asi se entendid desde la filosofia antigua, con Platon y Aristételes,
hasta la filosofia moderna de los siglos XVl y XV1II, con Descartes y Kant.

Para Aristételes, lo que distinguia a la ciencia de la mera opinidn e incluso
de la supersticion, era la infalibilidad de los principios cientificos, y la inco-
rregibilidad de las teorias derivadas de ellos. Pero también la ciencia se distin-
guia —especialmente en contraste con las artes y los oficios-—, por su conoci-
miento de las causas primeras.

Pero si aplicamos estos criterios —que prevalecieron durante toda la Edad
Media— a la astronomia tal y como era practicada entonces, la conclusion es
que no califica de cientifica. El empefio principal de los astrénomos de la Edad
Media era hacer correlaciones efectivas de los movimientos planetarios, y ha-
cer predicciones que tuvieran éxito, sin preocuparse por las causas pnmeras de
tales movimientos o por la esencia de los cielos.

El advenimiento de lo que hoy reconocemos como la ciencia moderna, en
el siglo XVII, trajo consigo una manera distinta de entender el conocimiento



-

52 IMAGENES DE LA CIENCIA

cientifico. Si bien se mantuvo la idea de infalibilidad, se descart6 la de enten-
der los fendmenos a partir de causas primeras. Las aportaciones de Galileo para
la comprensién de la caida libre de los cuerpos son de sobra conocidas, y sin
embargo él no pretendia dar cuenta de las causas subyacentes que eran respon-
sables de tales movimientos. Newton también sostuvo que a pesar de no poder
explicar las causas de la gravedad, el conocimiento que ofrecia del movimien-
to gravitacional era cientifico, gracias a la certeza de sus conclusiones [Laudan
1996,.p. 213].

Hacia mediados del siglo XIX ya no se admitia la idea de la certeza apodictica
como criterio decisivo para distinguir entre la ciencia y la pseudociencia, o
entre el conocimiento cientifico y la mera opinién. Para entonces se recono-
cia que el conocimiento cientifico era falible. Las teorias cientificas, lejos de
ofrecer un conocimiento infalible e incorregible, podian estar equivocadas y
siempre eran susceptibles de enmiendas.

El desafio, entonces, era alcanzar una concepcion del conocimiento que lo
reconozca como tal, y lo distinga de la mera creencia u opinién, admitiendo que
es falible, pero explicando por qué es confiable.

Esto llevé a enfocar el problema de la demarcacioén en términos de la me-
todologia. Segun este punto de vista, la marca distintiva de la ciencia reside
en los métodos seguidos en la obtencion del conocimiento cientifico. Pero esta
idea requeria mostrar que todas aquellas actividades reconocidas como cien-
tificas compartian esencialmente el mismo método (o el mismo repertorio de
métodos). Y ademas habia que mostrar las razones por las cuales ese método,
o ese repertorio de métodos, era en efecto el mas confiable, desde el punto de
vista epistemoldgico.

Sin embargo, a pesar de los manuales que hasta la fecha siguen publican-
dose, escritos algunos por cientificos con un prestigio indiscutible, otros por
filoésofos también de una calidad probada, en los tltimos 150 afios no ha ha-
bido acuerdo acerca de cudl es ese método cientifico, como un Gnico méto-
do de la ciencia, o al menos como un método con unidad. No es que las ciencias
no tengan métodos de trabajo, pero un hecho histérico, pog un lado, es que no
hay acuerdo acerca de qué es el método cientifico y, por otro, hay buenas ra-
zones para sospechar que no existe tal cosa como un método de la ciencia que
sea unitario. Lo que hay es una pluralidad de métodos en las ciencias que no
admiten una reduccién a un método tnico. Pero entonces un inexistente mé-
todo cientifico no puede ofrecer el criterio de demarcacion entre lo que es cien-
tifico y lo que no lo es.

Las corrientes mds influyentes en la filosofia de la ciencia durante los dos

primeros tercios del siglo XX se empeifiaron en buscar la demarcacién entre la

ciencia y la pseudociencia en términos 16gicos y semanticos. En los afios veinte



.

LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA 53

y treinta, la escuela de los positivistas 16gicos se centr en el llamado criterio
de verificabilidad para distinguir los enunciados que tenian sentido y podrian
pertenecer a las teorias cientificas, de los que carecian de sentido y constituian
palabreria pura, o que simplemente expresaban emociones, pero no conteni-
do epistémico alguno, y por lo tanto no podian formar parte de las teorias cien-
tificas.

Los intentos de darle una formulacién precisa y satisfactoria nunca tuvie-
ron éxito. Al final de cuentas acabd por reconocerse que muchos enunciados
cientificos no pueden verificarse de modo exhaustivo (por ejemplo los que enun-
cian las leyes universales, precisamente por su forma 16gica universal), y en
cambio muchos enunciados que ahora reconocemos como falsos en cierto
momento y en determinadas condiciones podrian haberse considerado sin tram-

‘pas como verificados. Por ejemplo, el enunciado que afirma que la Tierra es plana.

Hoy en dia insistiriamos en que las condiciones razonables para considerarlo
verificado incluirfan, entre otras, por ejemplo, fotografias de satélites, pero hace
tan s6lo quinientos afios no hubiera sido muy dificil acordar un conjunto de
condiciones segin las cuales se considerara como verificado.

También muchos enunciados que pertenecen a las pseudociencias (a la as-
trologia, digamos) son verificables; es posible establecer las condiciones ob-
servacionales segun las cuales diriamos que se han verificado. Por ejemplo, la
que sefiala que hay correlaciones entre determinados arreglos estelares y cier-
tos sucesos en la tierra.

En virtud de las dificultades 16gicas del principio de verificabilidad, Karl
Popper hizo un movimiento sin duda maestro, y propuso otro criterio que qui-
z4 alcanzd mayor fama: el principio de falsabilidad. Una hipétesis es cientifi-
ca si y solo si es falsable, es decir, si y s6lo si podemos establecer las condi-
ciones de observacion y experimentacién segiin las cuales la considerariamos
falsa, y por consiguiente segun las cuales la rechazariamos.

De acuerdo con este criterio, cualquier afirmacién que sea falsable tiene un
contenido empirico y, si no se aplican otras restricciones, puede formar parte

. del corpus de la ciencia. Pero entonces, si aplicamos el criterio sin otras res-

tricciones, como Laudan insiste, enfrentamos la embarazosa consecuencia de
que los creacionistas biblicos, los fanaticos de Uri Geller, los lysenkistas, los
constructores de los mdviles perpetuos, los creyentes del monstruo de Loch Ness,
los rosacruces, los adivinos del agua, los magos, los astrélogos, todos, serian
cientificos con tal de que indicaran algunas observaciones, por raras e impro-
bables que fueran, segiin las cuales estarian dispuestos a abandonar sus teorias
[Laudan 1996, p. 219]. Por ejemplo, como ya sugerimos, los creacionistas que
disputan la adecuacién empirica, la verdad e incluso la cientificidad de la teo-
ria darwinista de la evolucién, podrian proponer que si encuentran un animal



54 IMAGENES DE LA CIENCIA

- vivo que sea intermedio entre los simios y el hombre, entonces abandonarian
su teoria. Eso bastaria para que fueran cientificos de acuerdo con el criterio de
falsabilidad.

Todos estos fracasos, a lo largo de 2 500 afios, para establecer un criterio ge-
neral que permita distinguir la ciencia de la pseudociencia han convencido a

- muchos filésofos de que tal criterio no puede existir. Parece ser entonces que
no podemos contar con un criterio general para dar cuenta de la diferencia entre
los trianguladores de las Bermudas o los cuadradores del circulo, por un lado,
y los duplicadores de ovejas y quiza de personas, por el otro, aunque intuiti-
vamente los primeros nos parezcan muy sospechosos mientras que los tltimos
nos parecen perfectamente cientificos.

Veamos mas de cerca qué es lo que no podemos tener. Lo que no tenemos,
ni podemos tener, es un criterio general para distinguir la ciencia de la pseu-
dociencia, es decir un conjunto de condiciones necesarias y suficientes tal que
todo aquello que las satisfaga sera cientifico, y no lo serd lo que no las satisfaga.

El requisito 16gico para que ese conjunto de condiciones constituyera un cri-
terio seria que dichas condiciones fueran individualmente necesarias y conjun-
tamente suficientes. Si las condiciones fueran sélo necesarias, no servirian como
criterio. Pues aunque podriamos identificar como no cientifico a lo que 1o sa-
tisficiera esas condiciones, cuando una disciplina si las satisficiera eso no nos
daria ninguna garantia de que fuera cientifica (porque no serian suficientes).
Del hecho de que se cumplan las condiciones necesarias no podemos inferir 16-
gicamente que la disciplina en cuestion es cientifica. Sirazoniramos de esa ma-
nera estarfamos cometiendo el mismo error légico que al afirmar que si el jar-
din estd mojado es que ha llovido. Es necesario que el jardin ésté mojado para
decir con razén que ha llovido (el jardin mojado es condicion necesaria de que
haya llovido). Pero de la evidencia de que el jardin estd mojado no estamos
autorizados logicamente a concluir que ha llovido, pues el jardin puede estar
mojado porque alguien haya dejado abierto el grifo del agua. Andlogamente,
aunque viéramos cumplidas las condiciones necesarias de cientificidad, no
estariamos autorizados a concluir que la disciplina que las saqsface es cientifica. .

Por otra parte, si tuviéramos condiciones que son sélo suficientes para la
cientificidad, pero no necesarias, servirian para identificar como cientificas a
las teorias o las actividades que satisficieran tales condiciones. Pero no podriamos
descartar a ciertas actividades o teorias como no cientificas por el hecho de no
cumplirlas. El hecho de que una disciplina no satisficiera esas condiciones
suficientes no nos autoriza légicamente a concluir que no es cientifica. De nuevo,
si yo veo que esta lloviendo, eso basta para que afirme con confianza (respal-
dado 16gicamente) que el jardin se mojard, pues es suficiente que llueva para
que el jardin se moje. Pero si no llueve, seria un error afirmar que el jardin no

f



LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA 55

estard mojado. Puede no llover, y el jardin amanecer mojado por una averia en
la tuberia que produzca una fuga del agua. Analogamente, si la astrologia no
satisface las condiciones que establezcamos como suficientes, eso no nos per-
mite concluir que la astrologia no es cientifica.

Un criterio para separar lo que es cientifico de lo que no lo s, entonces, tendria
que consistir de condiciones necesarias y suficientes de cientificidad. Si exis-
tiera ese criterio, seria 0til si y s6lo si tales condiciones fueran invariantes a lo
largo de la histeria. De otra manera lo que era cientifico para Aristételes po-
dria no serlo para nosotros, y entonces nuestto instrumento ya no seria til para
separar claramente entre la ciencia y la pseudociencia.

Pero como deciamos antes; en vista de los fracasos para establecer tales con-
diciones, y en virtud de los resultados de nuevas investigaciones sobre la ciencia,

‘las mas recientes concepciones han concluido que no hay tales condiciones
fijas e inmutables que caractericen eternamente la ciencia. Asf como las teo-
rias cientificas cambian de una época a otra, también cambian los métodos,
los fines y los valores que guian la investigacion cientifica. Por consiguiente
no existe ninguna esencia inmutable de la ciencia que podamos describir por
medio de ciertas condiciones necesarias y suficientes. Eso es lo que quiere decir
que no tengamos un criterio para deslindar entre lo cientifico y lo pseudocien-
tifico.

¢(Significa esto que hay que rechazar la importancia, y la mera posibilidad,
de responder preguntas como cuando esta bien respaldada una creencia, cuando
hay razones suficientes para aceptar una creencia, cudndo una hip6tesis o una
teorfa estd bien comprobada, o cudndo ha habido progreso cognoscitivo den-
tro de una disciplina? Y peor atn, ;nos quedamos sin recurso alguno para de-
cir si la fisica atdmica es ciencia y la astrologia no?

De ninguna manera. Todas estas preguntas plantean muy importantes cues-
tiones epistemolédgicas y metodolégicas. La epistemologia y las teorias de la
ciencia hoy en dia cuentan con las herramientas necesarias para darles respuesta.
Lo tinico que he sugerido hasta aqui es que no podemos responderlas median-
te el simple expediente de mostrar las condiciones necesarias y suficientes que
debe satisfacer una teoria, una disciplina o un conjunto de actividades para ser
cientifica. Pero sin duda, en cada época podemos identificar y distinguir entre
lo cientificoy loquenoloes. -

Aqui conviene distinguir dos cuestiones. Una es la muy importante posibi-
lidad de calificar una creencia de cientifica, no con base en un acto autoritario
(de los cientificos o de guien sea), sino porque podamos confiar en ella, en el
importante sentido epistemolégico de confianza. Si podemos hacer eso, en
muchas circunstancias lo que menos importa es finalmente llamarla “cientifi-
ca” o no. Muchas veces es conveniente ni siquiera entrar en la discusion acer-



56 IMAGENES DE LA CIENCIA

ca de si algo es cientifico o no, por ejemplo para evitar los actos de autoritaris-
mo, que se basan en pura ideologia, cuando se sostiene de manera dogmatica
alguna creencia porque estd, se dice, cientificamente comprobada, pero no se
nos explica en qué consiste esa prueba cientifica. En esos casos mas vale en-
trar directamente a la discusién de qué es lo que apoya a tal creencia para.que
la aceptemos de modo racional.

Hay otras circunstancias en las que es importante distinguir entre los cono-
cimientos y actividades que son cientificos de los que no lo son, pero mds aun,
de los que son pseudocientificos. Esto es lo que ilustra el ejemplo del creacio-
nismo. No basta rechazar la teoria porque es falsa, pues precisamente la disputa
de los creacionistas es que la falsa es la teoria de Darwin, y su demanda con-
siste en que por lo menos se abra la discusion y se ventile en las escuelas 1a
evidencia a favor y en contra de una y de otra teorias. Mas aun, en las clases
de ciencias hoy en dia se ensefian teorias que se aceptan con bases razonables,
pero que pueden resultar falsas, como las teorias del Big Bang, de los hoyos
negros o del origen de la vida. La razén para no aceptar la inclusion de una teorfa
en particular, como la de los creacionistas, debe entonces basarse en algo mas:
en su cardcter pseudocientifico.

§ 5. LAS TRADICIONES CIENTIFICAS COMO GUIAS
PARA LA DISTINCION

Hemos insistido en que no contamos con un criterio para la discriminacién entre
lo cientifico y lo pseudocientifico, es decir, que no hay condiciones necesarias
y suficientes para decidir qué es ciencia y qué no lo es (aunque'pretenda serlo).
En estas circunstancias, podemos todavia intentar hacer una separacion razo-
nable entre lo cientifico y lo pseudocientifico que permita tomar una decision,
como las decisiones judiciales que se tomaron en torno a las controversias so-
bre el creacionismo en Estados Unidos? Si.

Una buena pista estd en el hecho de que los sistemas de acciones y conoci-
mientos que constituyen lo que prototipicamente llamamos clencias, son sis-
temas en los que han prevalecido las practicas de aceptar creencias y de hacer
cosas sobre la base de procedimientos confiables epistémicamente. Muchos de
€s0s sistemas se han atrincherado a lo largo del tiempo y han establecido lo que
varios filosofos llaman tradiciones [véase Velasco 1997].

Por tradicién entenderemos, para comenzar —siguiendo a Laudan [1996,
p. 146]—, el conjunto de ciertos logros histéricos en la disciplina que son con-
siderados como las piedras sefieras. Las leyes de Newton en la mecanica cla-
sica, o las ecuaciones de Maxwell para el electromagnetismo, o el trabajo de



LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA 57

Pasteur acerca de la generacion esponténea, o las leyes'de Mendel en genéti-
ca, son tipicos casos de piedras sefieras que forman parte de las tradiciones en
esas disciplinas. .

Pero ademas de los ejemplos paradigmaticos, una tradicidn incluye un sis-
tema de conceptos, tesis y principios metodoldgicos que establecen el rango
de problemas que se consideran como legitimos problemas de la disciplina, y
por consiguiente como los problemas que vale la pena discutir, y establecen
también los criterios para aceptar propuestas de solucién a esos problemas, como
propuestas admisibles.

Una tradicidn dentro de una disciplina es algo mas que una mera cadena de
teorias, métodos e ideas del pasado. Una tradicion tiene un componente con-
ceptual, que es un sistema dindmico, el cual tiene su origen en algin momento
y perdura durante un periodo. Pero una tradicion ademas se aglutina en torno
a un dominio de problemas, un objeto de estudio y técnicas para acercarse a él.

Una tradicion puede identificarse, por lo general, por medio de las ideas, los
conceptos y las tesis utilizadas por algunas figuras histéricas cuyo trabajo se
reconoce como piedra angular de la tradicion, en el caso de las tradiciones ted-
ricas, o por medio de las técnicas prototipicas también de figuras sefieras, en
el caso de las tradiciones experimentales. Las tradiciones establecen estanda-
res para el tratamiento de los problemas en tres aspectos:

1) Con respecto a los problemas que una disciplina pretende resolver, la tradi-
cién establece los tipos de problemas que se consideran legitimos. Esto com-
prende no sélo una conceptualizacidn, sino un reconocimiento del objeto de
estudio y de los medios y técnicas adecuados para tratar con él.

El problema entre evolucionistas y creacionistas es que chocan precisamente
en el caracter de los problemas de fondo que hay que explicar. Para la tradicion
evolucionista la evolucién es un hecho, constatado por muy diversas observa-
ciones, y el problema es como explicarla. Los creacionistas disputan que la evo-
lucion sea un hecho. Pero, a diferencia de la biologia evolucionista, los crea-
cionistas no tienen ninguna tradicién cientifica a la cual recurrir. Su intento
reiterado, pero fracasado, ha sido el de lograr un reconocimiento como cienti-
ficos por otras comunidades cientificas y por la sociedad amplia.

2) La tradicion establece también los conceptos fundamentales mediante los
cuales se han de entender los problemas que se aceptan como legitimos.
Darwin hizo una de las mds notables aportaciones a la tradicién en la bio-

logia evolucionista estableciendo el mecanismo de la seleccién natural para

explicar la evolucidn de las especies. Precisamente el concepto de “seleccién
natural” es uno de los centrales en la tradicién que Darwin ayudo6 a forjar y que



58 IMAGENES DE LA CIENCIA

se ha desarrollado ampliamente. Esto no significa que la teoria quede estatica,
pero las modificaciones se hacen por referencia a los conceptos que ya ha es-
tablecido la tradicién. Los creacionistas son ajenos a esa tradicién y tienen la
suya propia, que nunca ha alcanzado el reconocimiento de cientifica por parte
de otras comunidades con tradiciones que si son socialmente reconocidas como
cientificas, por otras comunidades y por el resto de la sociedad.

3) Las tradiciones también establecen estdndares con respecto a las técnicas de
investigacion, a los métodos y a los fines. .
Por ejemplo, una tradicién puede aceptar como suficiente para aceptar una

teoria el que sea explicativa de una serie de fenémenos previamente conocidos,

mientras que otra tradicién puede exigir que las predicciones abarquen feno-
menos novedosos y sorprendentes. Este es el caso que distingue a quienes an-
tes de 1966 aceptaban la teoria de la deriva de los continentes, frente a quie-

nesno la aceptaron sino hasta después de la evidencia recopilada en 1965 y 1966,

relativa a predicciones novedosas en el campo, y que fue lo que llevé a la acep-

tacion practicamente undnime de la teoria de la deriva de los continentes en esos

afios [Laudan 1996, p. 239].

Los conceptos y las tesis que de hecho usan y defienden los cientificos en
alglin momento, y que continiian cierta tradicién, por lo general no son exac-
tamente los mismos que usaron y defendieron los fundadores de la tradicién
en cuestion. Las técnicas también se desarrollan. Pero por lo general es posi-
ble trazar una linea de desarrollo de teorias, conceptos, métodos y técnicas, que
seflalan precisamente la evolucion de una tradicién. ' ‘

(Cémo podemos, pues, calificar de cientifica o en su caso de pseudocientifica
una disciplina, y las propuestas teéricas, metodoldgicas, técnicas y axiolégicas
dentro de ella? '

La demarcacién requiere un andlisis especifico del caso problemético, por
ejemplo de la propuesta creacionista, en el cual se evaluara lo siguiente:

a) la legitimidad del o de los problemas que se abordan o se preténden abordar;

b) la legitimidad de los recursos con los que se conceptualiza el problema,
de los métodos mediante los cuales se pretende ofrecerle alguna solucidén y de
las técnicas que se pretenden aplicar (aqui es donde es importante trazarlos dentro
de una tradicién);

¢} la aceptabilidad de la teoria o de la hipotesis en cuestion, como parte de
la disciplina de que se trate, en relacion con un saber aceptado por la comuni-
dad pertinente, y en su caso, su compatibilidad con otras teorias aceptadas que
sean relevantes;



LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA 59

d) en su caso, la aceptacion o el rechazo de la teoria o de la hipétesis de acuerdo
con las razones y la evidencia disponible.

La determinacién de la legitimidad de la que se habla en las condiciones
anteriores (a y b), se hace con base en la tradicién de una disciplina. La legiti-
midad de los problemas, de los recursos conceptuales y de los métodos y fines
que se persiguen, es evaluada por los practicantes de la disciplina, por los ex-
pertos, por referencia a la tradicion.

Ciertas actividades, practicas, hipdtesis, teorias y propuestas de conocimiento
seran consideradas cientificas si puede establecerse un vinculo ya sea conceptual,
ya sea metodoldgico, con una tradicién previamente considerada cientifica. Hoy
en dia tenemos cuerpos de conocimiento y practicas aceptadas paradigmatica-
mente como cientificas, y por eso puede establecerse una demarcacion apelando
a esas tradiciones. Muchos campos novedosos de una disciplina surgen mediante
una separacion de campos y tradiciones previamente establecidos. Tal es el caso,
por ejemplo, de la biologia celular y de ta biologia molecular en tiempos re-
cientes.

El creacionismo no es cientifico no porque deje de satisfacer determinados
criterios de cientificidad, establecidos a priori, sino simplemente porque no
pertenece a ninguna tradicién cientifica, ni ha surgido a partir de alguna. Se opone
virulentamente a una, a la biologia evolucionista, pero eso no es lo mismo que
haberse derivado de ella.

Este analisis no debe verse como opuesto al estrictamente epistemolégico,
sino como complementario. Para desechar los reclamos creacionistas de tener
un lugar en la enseflanza escolar no es suficiente sélo el hecho de que no pue-
den demostrar que pertenecen o que se han derivado de una respetable tradi-
cién cientifica.

Cuando un cuerpo de conocimiento o ciertas teorias o determinadas hipd-
tesis no pueden trazarse en relacion con una tradicidn, entonces el caracter cien-
tifico de las pretensiones en cuestion esta prima facie en duda, y queda a los
practicantes que las proponen el peso de la prueba de su cientificidad. Pero su
cientificidad no puede determinarse mediante la satisfaccion o no de un crite-
rio (condiciones necesarias y suficientes). Como no hay una tradicién previa-
mente aceptada como cientifica, entonces sélo queda la via de demostrar la
aceptabilidad de la teoria por medio de una evidencia satisfactoria. ;Segiin cuales
estandares?

Segtn los estandares que se establezcan en el curso de las controversias acerca
de la aceptabilidad de la disciplina en cuestién, de sus teorias y de sus méto-
dos. Tipicamente las pseudociencias establecen sus propios estindares segin
los cuales sus practicantes estan dispuestos a aceptar sus propuestas. De ma-



60 " IMAGENES DE LA CIENCIA

nera que su aceptacion dependeria, primero, de la aceptacion de los estidnda-
res que propongan, y segundo del contenido de sus propuestas, especialmente
en el caso de teorias. :

Conviene sefialar que cuando una disciplina logra sisteméaticamente ciertos
fines practicos, por ejemplo predicciones o manipulaciones exitosas, como el
caso de la astronomia medieval o la manipulacién de particulas en las plantas
nucleares para producir energia eléctrica, esos logros pasan a formar parte de
la tradicion, aunque sea en sentido negativo, es decir, aunque después las teo-
rias detras de esas predicciones o manipulaciones se reconozcan como falsas,
o al menos parcialmente falsas. Sin embargo, esas teorias forman puntos de
referencia que legitiman las nuevas teorias que las sustituyen, y que son pre-
tendidamente teorias mas adecuadas a los fenomenos, o son mejores teorias
explicativas.

En suma, la demarcacion o la calificacion de una pseudociencia en cuanto
tal, como en el caso del creacionismo en Estados Unidos, involucra tres aspectos:
uno sociolégico, otro histérico y otro mas epistemologico.

« El interés socioldgico (en sentido amplio: cultural, econdmico, ideoldgico
y religioso) proviene de la importancia de determinar el papel que la comu-
nidad que pretende ser cientifica estd desempefiando, de los intereses que
esta promoviendo y de los fines que pretende alcanzar.

» La base histérica para calificar de pseudocientifica a alguna teoria, o con-
junto de practicas, es que no se puede trazar una relacion legitima entre esa
teoria o esas practicas y alguna tradicion cientifica (la legitimidad tiene que
ser establecida y reconocida por otras comunidades cientificas).

» La epistemoldgica es que las pretensiones de conocimiento, o que las prac-
ticas que supuestamente conducen a un conocimiento, no son confiables, y
por ende no son aceptables, desde ninglin conjunto de criterios reconocidos
por las comunidades cientificas que participan en la controversia para defi-
nir el status de la teoria, de las practicas o de la comunidad problematicas.

Una consecuencia de lo anterior es que una nueva comunidad cie’ntiﬁca, para
existir como tal, esto es, para que sus productos sean reconocidos socialmente
con ese caracter, requiere el reconocimiento de otras comunidades estableci-
das y ya aceptadas como cientificas. Asi ocurrié por ejemplo en la década de .
los afios sesenta del siglo XX con la biologia molecular. Esto es lo que las pseu-

ydociencias no logran. Kste es un fenomeno en parte sociolégico, pero no es
“imicamente socioldgico, sino que involucra también a las otras dos dimensio-
nes, la histérica y la epistemolégica. - : '



LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA 61

El reconocimiento de otras comunidades cientificas es necesario para el es-
tablecimiento de una determinada comunidad como cientifica. Pero si una co-
munidad no logra ese reconocimiento y por ende no queda establecida social-
mente como cientifica, eso no le impide desempefiar un muy importante papel
social y cultural, como se hizo evidente en el caso del creacionismo en Esta-
dos Unidos. Atin tiempo después de que la controversia llegd a su punto mas
algido, los creacionistas han seguido teniendo alguna presencia en la vida pu-
blica. Como lo sefiala un estudioso del tema, George E. Webb, “a pesar de las
decisiones adversas en los tribunales, de los fracasos legislativos y de los re-
sultados ambiguos en los niveles locales, [en la década de los noventa] los crea-
cionistas han mantenido una esperanza realista de que podrian minar la ense-
fianza de la teoria de la evolucion en las escuelas piiblicas de Estados Unidos”
[Webb 1994, p. 262].

§ 6. EL CIENTIFICISMO COMO IDEOLOGIA

Una consecuencia de lo que hemos comentado en este capitulo seria la denun-
cia de lo que podemos llamar el cientificismo como ideologia. Por cientificismo
podemos entender la doctrina que supone que todas las respuestas correctas a
preguntas que nos importan vendran dadas por la ciencia, y que dogmaticamente
recurre a la ciencia como autoridad. El cientificismo como ideologia se expresa
tipicamente en afirmaciones tales como “esta cientificamente comprobado que
X, donde X suele sustituirse por expresiones como “la Biblia tenia razon”, “las
pildoras marca Y le haranperder diez kilos en una semana”, “el cuerpo pesa
menos después de la muerte, y por ende hay una energia que se le escapa, lo
cual prueba cientificamente que hay una transmigracion de las almas”, etcétera.

El cientificismo como ideologia extrapola indebidamente del hecho de que
la ciencia ha elaborado las formas més confiables que conoce la humanidad para
poner a prueba los conocimientos, y ha disefiado practicas muy exitosas
para intervenir en la realidad y transformar el mundo; a la idea de que la cien-
cia es todopoderosa y constituye una autoridad indiscutible.

§ 7. OTRAS CLASES DE PSEUDOCIENCIAS

Pero todavia hay otra forma de‘extrapolacion indebida de los conceptos cien-
tificos que conduce también a pseudociencias. Esta se produce cuando alguien
trata de apoyarse en creencias o teorias cientificas, sacandolas de su contexto
y aplicdndolas a otro, de manera que no se produce ninguna analogia Gtil, y més



62 IMAGENES DE LA CIENCIA

bien genera sinsentidos. Eso convierte ciertas ideas, originalmente aceptadas
de manera racional en contextos cientificos, en ideas que cumplen un papel
ideoldgico o simplemente, como suele ocurrir con una gran cantidad de ideas
y de practicas pseudocientificas, segin un discurso ininteligible se cobua una
practica de charlataneria.

Esto se puso en evidencia en tiempos recientes a partir de la llamada broma
de Sokal (Sokal’s hoax). Se trata de un episodio que comenz6 cuando la revis-
ta Social Text, auspiciada por una universidad de Estados Unidos, publicé un
articulo escrito por el profesor de Fisica de la Universidad de Nueva York, Alan
D. Sokal, en su nimero de primavera-verano de 1996.

Dicha revista se dedica a temas de “critica cultural”, por lo cual llamaba la
atencion que publicara un articulo de fisica, pero mas raro resultaba el titulo
del articulo: “Traspasando las fronteras: hacia una hermenéutica transformativa
de la gravedad cuantica” [Social Text, primavera-verano de 1996, pp. 217-252,
reproducido en Sokal y Bricmont 1997].

A pesar de lo’sospechoso del titulo, tanto desde un punto de vista filoséfico
como desde el cientifico, la revista Social Text publico el articulo porque el autor
obtenia conclusiones que pretendian tener cierta importancia en términos cul-
turales, filoséficos, politicos y morales, sobre la base de aparentemente serias -
reflexiones acerca de algunas cuestiones especializadas de fisica y matemati-
cas. Y de esto 1iitimo el autor deberia saber, tratdndose de un profesor de Fisi-
ca de una prestigiada universidad.

Pero todo se trataba de una tomadura de pelo. El autor deliberadamente ha-
bia incluido en el articulo una serie de afirmaciones erréneas, y otras carentes
de sentido desde el punto de vista matematico, lo cual podia ser detectado por
cualquiera con un conocimiento de matematicas de nivel universitdrio. Esto fue
revelado por el propio profesor Sokal. Al mismo tiempo que su articulo apa-
recia en Social Text, él publicd otro articulo en una revista diferente, explican-
do la broma [“A Physicist Experiments with Cultural Studies”, Lingua Fran-
ca, mayo-junio de 1996, pp. 62-64].

A partir de esa broma, que tuvo consecuencias insospechadas y condujo a
un debate piblico que alcanzé la primera plana del New York Tirhes y otras
publicaciones prestigiosas como el New York Review of Books, y en la que par-
ticiparon numerosos cientificos, incluyendo premios Nobel como Steven
Weinberg, Sokal escribid junto con un colega fisico, profesor de la Universi-
dad de Lovaina, €l libro Imposturas intelectuales, publicado en francés en 1997,

traducido al inglés el mismo ano y al espaiiol en 1999. :
' El libro expande lo que el profesor Sokal mtento hacer con su “broma” ori-
ginal, lo cual —en sus propias palabras— no es “ni mucho'ni poco”. Lo que
intenta hacer es mostrar que intelectuales famosos, sobre todo muchos de los



N

LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA 63

reconocidos impulsores de “ideas posmodernas”, como Jacques Lacan, Julia
Kristeva, Luce Irigaray, Jean Baudrillard y Gilles Deleuze, “han abusado re-
petidamente de los conceptos y de la terminologia cientifica: o bien usando ideas
cientificas totalmente fuera de contexto, sin dar la menor justificacion [...] o
utilizando una jerga cientifica frente a sus lectores no cientificos sin ninguna
consideracion sobre su relevancia o incluso su significado” [Sokal y Bricmont
1997, pp. IX—X].

Los autores aclaran que no estan contra la extrapolacidn de ideas de un campo
a otro, sino contra su extrapolacion cuando se sacan completamente de su con-
texto y no se ofrece justificacién alguna para su uso en el nuevo contexto. Mas
aun, dejan claro que no se trata de enjuiciar el psicoanalisis de Lacan o la lin-
gliistica de Kristeva para calificarlos de cientificos o de pseudocientificos. Se
trata s6lo de analizar si el uso que hacen de ideas desarrolladas en otros cam-
pos cientificos es fructifero, ilumina situaciones, resuelve problemas, genera
nuevos problemas que sean un desafio interesante de resolver, y todo eso man-
teniendo de preferencia algunas virtudes intelectuales, como la claridad, el ri-
gor y, si se puede, la sencillez.

Al hacer ese abuso de los conceptos cientificos y cometer las dos faltas se-
fialadas por los profesores Sokal y Bricmont —la extrapolacion a un contexto
nuevo sin justificar el uso en el nuevo contexto, o el uso de una jerga cientifica
en un contexto en el que es irrelevante o pierde del todo ¢l sentido— el resul-
tado es una pseudociencia.

Pero en los casos que analizan Sokal y Bricmont, a diferencia de las pseu-
dociencias que no pueden identificarse con respecto a alguna tradicion, y que
ademas no pasan las pruebas establecidas por las comunidades cientificas re-
levantes para calificarlas como cientificas, los autores criticados podrian reclamar
que sus trabajos tienen vinculos con respetables tradiciones. Pero el problema
esta en la naturaleza de ese vinculo. Es un vinculo que se desvirtia al traspa-
sar los conceptos a nuevos contextos en los que pierden su significado origi-
nal y no adquieren ninguno nuevo que tenga sentido, por lo que mas bien pro-
ducen confusiones.

Igual que en los otros casos (por ejemplo el del creacionismo), las ideas o
teorias en cuestion no pasan ciertas pruebas. Aunque en el caso de las pseudo-
ciencias sefialadas por Sokal y Bricmont no se trata de pruebas de contrasta-
cién empirica, o de la relacién con alguna tradicion cientifica, sino de un nivel
maés basico: de inteligibilidad de los conceptos y las teorias, y de coherencia
l6gica. Regresaremos sobre este tema en el siguiente capitulo.



64 IMAGENES DE LA CIENCIA

§ 8. MITOY REALIDAD EN LA RACIONALIDAD
CIENTIFICA

Desde el punto de vista epistemolégico, lo importante ante una teoria o una
hipdtesis, o una pretension de conocimiento, no es calificarla de cientifica o no.
Si se le califica sin mas de cientifica, sin respaldo alguno, entonces debe ser
rechazada como una afirmacidn ideoldgica més. De ahi que sea irracional confiar
simplemente en la calificacion de cientifico de algo.

No obstante, vimos que por diversas razones (politicas, juridicas, ideolégi-
cas, religiosas, pero también epistemoldgicas), la calificacion de cientifica de
una actividad o de una teoria en ciertas circunstancias si puede ser importan-
te, y en el caso de una teoria puede no ser suficiente sélo evaluar la evidencia
que tenga a su favor o en contra. Pero la calificacién de cientifica o no cienti-
fica no debe aceptarse sélo por autoridad, sino con base en las dimensiones
epistemoldgica, histérica y socioldgica a las que aludimos antes, destacando
su relacion con una tradicién cientifica. .

Si no existe esa relacion, entonces el peso de la prueba lo tienen los practi-
cantes de la pretendida ciencia, y deben mostrar sus bondades con base en es-
tdndares que deben someter a controversia con otras comunidades.

Si la calificacién de cientificidad de una hipétesis, de una teoria o de una
practica proviene del hecho de que, aunque no esté aun contrastada o proba-
da, es inteligible y es compatible en buena medida con el saber aceptado en el
momento, el cual ha sido aceptado porque ha pasado una serie de pruebas, o si
la calificacion de cientifica de una teoria proviene del hecho de que se deriva
o es compatible con otras teorias previamente aceptadas, y si ademds ha pasa-
do pruebas que hacen que se le acepte con confianza, desde un punto de vista
metodolégico, entonces la calificacion de cientifica de la hipdtesis o de la teo- |
ria es 1o de menos. Lo importante es que cumpla con las condiciones que la hacen
confiable y aceptable racionalmente.

La diferencia entre las afirmaciones cientificas y las pseudocientificas, asi,
parece reducirse a que las primeras son aceptables racionalmente, y las segundas
en general no. P

Pero ahora podria objetarse que, a final de cuentas, estamos ofreciendo un
criterio de cientificidad, contra lo que sugerimos al principio. Pero no es asi,
porque no estamos sugiriendo que la racionalidad sea una condicién necesa-
ria y suficiente de la ciencia.

Por el contrario, estamos sugiriendo que lo que llamamos racional, en el
- sentido de racionalidad epistémica, es lamanera confiable en la que se ha acos-
tumbrado proceder en la ciencia. Es una manera de ltamarle a las formas de
proceder en la evaluacién de creencias, de teorias y de propuestas para hacer



LA IRRACIONALIDAD DE DESCONFIAR DE LA CIENCIA 65

cosas. ;Para qué nos sirve eso? Nos permite entender mejor lo que es la racio-
nalidad, en particular lo que hemos llamado la racionalidad epistémica. Nos
permite también calificar a otras actividades y toma de decisiones, fuera del
"ambito cientifico, como racionales o no, por analogia con lo que ocurre en el
campo de las ciencias.

Nos comportamos racionalmente cuando confiamos en la ciencia, no por-
que merezca una autoridad dogmatica, sino porque confiamos en los proce-
dimientos mediante los cuales se ponen a prueba las hipétesis y mediante los
Cuales se aceptan y rechazan propuestas y teorias. Porque normalmente la ciencia
se basa en esos procedimientos, es irracional desconfiar de ella. Porque eso es
lo que importa al aceptar creencias o al querer obtener resultados concretos,
es irracional desconfiar en la ciencia. Y por lo mismo es irracional confiar de-
masiado en la ciencia, si el exceso de confianza significa no revisar los proce-
dimientos mediante los cuales se ha aceptado una creencia, o el uso de los con-
ceptos cuando se trasladan de un contexto a otro.

;Qué hay de mito y qué de realidad en la racionalidad cientifica? Lo que
podriamos concluir es que la racionalidad cientifica se vuelve un mito cuando
se pretende que consiste en un conjunto fijo e inmutable de reglas, en un ca-
non, que bien aplicado conduce ineluctablemente a un tnico resultado. La rea-
lidad de la racionalidad cientifica es que no hay un modelo a priori de racio-
nalidad al cual se apega la ciencia. La realidad es que la actividad cientifica es
el mejor ejemplo de actividad racional que tenemos; gracias a la ciencia tene-
mos modelos de actividades y précticas racionales, y de creencias aceptadas
racionalmente. o

Pero lo que eso nos enseiia es que debemos examinar las pretensiones de
conocimiento criticamente y evaluar las formas mediante las cuales han sido

. aceptadas. Actuar de otra manera seria confiar en exceso en la ciencia, otor-
garle una indebida autoridad, y eso seria un comportamiento irracional, tan irra-
cional como dejarnos embaucar y creer que ciertas précticas y teorias, como
el creacionismo, no son pseudociencias sino ciencias auténticas, o que ciertas
teorias son cientificas porque traen vistosos ropajes que parecen cientificos,
cuando en realidad se trata de pura palabreria vaga.






3
LA COMUNICACION CIENTIFICAY LA FILOSOFIA

§ 1. UNA TOMADURA DE PELO

El ya famoso “asunto Sokal”, al que nos referimos en el capitulo anterior, sin
duda da mucha tela para cortar, en charlas de café, en comentarios periodisti-
cos y en reflexiones mas serias acerca del significado de las publicaciones aca-
démicas, los estandares de evaluacién en las revistas académicas, los estanda-
res de evaluacion sobre las revistas y el valor de las publicaciones. Todos estos
son temas de la mayor vigencia en las instituciones de ensefianza superior y de
investigacién, donde se han venido imponiendo los sistemas de evaluacién y
los programas de estimulos académicos. B

Pero el asunto Sokal también sac a flote otro tipo de problemas. En v1rtud

“del debate piiblico que trascendi6 los medios especializados, y precisamente

\

porque la discusién alcanzé medios de amplia circulacion con la participacion
de muy diversos especialistas, el debate invita a la reflexion sobre cuestiones
relativas a la difusion y a la comunicacion piblica de la ciencia y de la filoso-
fia, de larelacion entre ellas y su impacto social. En este capitulo discutiremos
estas cuestiones.

§ 2. LA IMAGEN PUBLICA DE LA CIENCIA

La comunicacién cientifica desempefia un papel fundamental en la cultura de
hoy en dia. Primero, porque es la principal fuente de donde puede nutrirse la

- gente culta (no especializada en las ciencias) para tener idea de los conocimientos

cientificos. Segundo, porque es la principal responsable de la formacion de la
imagen que la opinion publica tiene sobre la ciencia. Esa imagen es importan-
te; se trata de la idea que la gente en general tiene acerca de lo que es la cien-



68 IMAGENES DE LA CIENCIA

_ cia, de por qué la ciencia importa y puede confiarse en ella, y por qué es acep-

-

table gastar socialmente en ella. Sin duda, actualmente la idea de lo que es la
ciencia, asi como el acceso al contenido de las ideas cientificas y de lo que puede
hacerse aplicando el conocimiento cientifico, para la mayoria de la gente pro-
viene de las instancias encargadas de la difusion de la ciencia.

Para que la imagen que se comunica hacia el publico no especializado sea
mas adecuada a lo que realmente es la ciencia, la difusion debe incluir no sélo
los conocimientos cientificos, los logros y las aplicaciones de la ciencia, sino
que de una manera igualmente importante deberian difundirse ideas adecua-
das sobre los procedimientos cientificos para tomar decisiones, es decir, acer-
ca de la racionalidad cientifica. Esto Gltimo es lo que en ocasiones se ha des- .
cuidado en la comunicacién publica de la ciencia, como ilustran en algunos
aspectos del debate subsiguiente a la “broma de Sokal” que examinaremos en
este capitulo.

La importancia de que se conozca mejor la racionalidad cientifica puede
respaldarse con la idea de que una persona culta en esta vuelta de milenio de-
beria tener no sélo una comprension bésica de las grandes teorias cientificas,
sino una idea razonablemente cldra también de por qué el conocimiento cien-
tifico es confiable. Pero la confianza de una persona culta en los resultados
cientificos no deberia descansar en argumentos de autoridad, sino que deberia
ser una confianza racionalmente fundada. Esto es lo que puede obtenerse me-
diante un adecuado conocimiento de los procedimientos cientificos, o sea una
buena comprension de la racionalidad cientifica, y no mediante cuentos fan-
tasticos acerca de ella.

Pero muchas veces la racionalidad cientifica no se comunica de manera co-
rrecta, y esto se debe a una imagen distorsionada que de ella tienen los propios
cientificos, asi como muchos comunicadores profesionales de la ciencia. Esa
imagen distorsionada a la vez proviene de una mala comprensién, cuando no de
plano de la ignorancia de los estudios filos6ficos, histéricos y sociales acerca
de la ciencia, los cuales han obtenido importantes resultados para un mejor co-
nocimiento de la racionalidad y en particular de la racionalidad cientifica, apo-
yando y desarrollando una de las ideas mas sobresalientes de la imagen ci;n;i—
fica que ha prevalecido en el pensamiento moderno: precisamente la idea de que
la ciencia es la actividad racional por excelencia, de que la ciencia no es sélo
valiosa por sus logros y resultados, sino también por sus procedimientos.

Pero el desconocimiento en el medio cientifico del trabajo filosofico sobre
la racionalidad cientifica es s6lo un aspecto de un problema mas amplio: la
distorsionada idea sobre el trabajo filos6fico que prévalece hoy en dia entre los

" cientificos y el publico culto no especializado.



v

LA COMUNICACION CIENTIFICA Y LA FILOSOFiA 69

Hace tanta falta redoblar los esfuerzos para comunicar una imagen mas fi-
dedigna de la ciencia con respecto a sus procedimientos racionales, como para
dar a conocer al publico no especializado en filosofia (incluyendo a la comu-
nidad cientifica) los logros del pensamiento filoséfico contemporaneo, y no sélo
en relacién con los estudios sobre la ciencia.

§ 3. LA RACIONALIDAD CIENTIFICA

El problema de la racionalidad es tan viejo como la filosofia, y una de las ta-
reas mas importantes de la reflexion filoséfica sobre la ciencia en el pensamiento
contemporaneo —reflexién que por igual han realizado de manera brillante
muchos cientificos y filésofos— ha sido la de dar cuenta de la racionalidad
cientifica. Durante una buena parte del siglo XX las mentes mas brillantes en
el campo cientifico y filoséfico dieron por supuesta una idea de racionalidad
que la concebia como #nica. La concepcién mas elaborada y probablemente
la mas persuasiva e influyente sobre la racionalidad cientifica, concebida como
una Unica racionalidad universal, es la que se desprende de la obra de la escuela
del “positivismo 16gico”, luego conocida como del “empirismo 16gico”, quizd
la més seria e influyente concepcién filoséfica acerca de la'ciencia hasta las
décadas de los afios cincuenta y sesenta.

Pero esa concepcion fue sometida a una intensa y constructiva critica a lo
largo de la segunda mitad del siglo XX, como una’'concepcion que no se ajus-
taba a las formas de procedimiento que realmente utilizan los cientificos al tomar
decisiones epistémicas (sobre la aceptacion y el rechazo de pretensiones de co-
nocimiento), y que tampoco era ttil para explicar el desarrollo cientifico tal y
como éste se ha dado de hecho. Conforme se avanzaba en la critica del anti-

‘guo modelo, se elaboraron concepciones mas sofisticadas y apegadas a la rea-

lidad, que reconstruyen el desarrollo cientifico de una manera més adecuada a
la racionalidad cientifica.

La obra mas influyente en el giro sobre las ideas acerca de la racionalidad
cientifica, sin duda, fue la de Thomas Kuhn. Pero puede sefialarse una larga lista
en la que estan los mas notables filésofos de la ciencia de las Gltimas cuatro
décadas, comprometidos con el proyecto de comprender los complejos proce-
sos que conforman la racionalidad en la ciencia. Hoy en dia, las concepciones

acerca de la racionalidad cientifica son muy ricas y reconocen un panoramamas .

complejo que el considerado por la concepcidn empirista de la ciencia. Este tema

se desarrolla mas a fondo en la tercera parte de este libro.
Desafortunadamente, este tipo de esfuerzos han sido malinterpretados en

muchas ocasiones, y el rechazo de la concepcidn positivista de la racionalidad



e

70 IMAGENES DE LA CIENCIA

a veces se ha confundido con el rechazo de la idea de la racionalidad cientifi-
ca a secas. » ‘

En buena medida esta interpretacion ha sido impulsada por una tendencia
que pretende haber realizado una revolucidn copernicana con respecto a la re-
flexién sobre el conocimiento, invirtiendo la creencia comun (que de acuerdo
con ellos no es mas que una ilusién) en que el conocimiento cientifico se ob-
tiene de forma racional, y sus resultados de algin modo se ajustan al mundo.
Por el contrario, dice esta tendencia, lo que se considera racional y lo que se
consideran hechos en el mundo, son los resultados de procesos de construc-
cién que ocurren en el seno de las comunidades cientificas, pero los hechos cien-
tificos no estdn dados de antemano. Para su existencia no hay ninguna contri-
bucién de una realidad que pueda concebirse como independiente de los procesos
de generacion de conocimiento y de los procesos de prueba experimental y
observacional en las ciencias. De acuerdo con esta concepcion, los hechos cien-
tificos no se descubren, sino que se inventan en complejos procesos que tienen
lugar en el seno de las comunidades cientificas.

Esta es la posicién que en ocasiones se ha interpretado como la que sostie-
ne que el conocimiento es una libre creacién de los seres humanos, y que no
hay ninguna restriccion proveniente de la realidad acerca de lo que puede con-
siderarse como conocimiento, entre otras razones, porque no puede dérsele
ningun sentido coherente a la idea de realidad separada de los recursos concep-
tuales que los seres humanos tienen para conocer €l mundo. .

En ocasiones se extrae de esto la conclusion de que entonces ni las entida-
des de las que hablan las teorias cientificas, ni las leyes cientificas, existen real-
mente, sino que son meros artificios inventados por los seres humanos. Inter-
pretada asi, esta posicion ha provocado airadas respuestas de muchos cientificos
y filésofos, y es la que constituia el blanco de la broma de Sokal.

Pero es un error suponer que sélo hay dos opciones: o se acepta que los hechos
cientificos estan dados previamente a la aplicacion de los recursos conceptua-
les y de los dispositivos observacionales y experimentales, o se considera que
los hechos son construcciones para cuya existencia no hay ninguna contribu-
cion ni constrefiimiento de la realidad sino sélo de los sistemas de conceptos,
de disefios experimentales y de las practicas que las comunidades cientificas
ponen en juego.

Por lo menos hay otra opcidn: aceptar que los hechos cientificos si estan
“contaminados” por las teorias y en general por log esquemas conceptuales
que utilizan los seres humanos, y por consiguiente lo que es un hecho cientifi-
o, en efecto, es algo méas complejo que un mero pedazo de realidad cuya exis-
tencia es completamente independiente de los recursos conceptuales y de los
procedimientos y las practicas que los seres humanos ponen en juego al inves-



LA COMUNICACION CIENTIFICA Y LA FILOSOFIA 71

tigar sobre el mundo. Pero de ahi no se sigue que entonces no hay ninguna res-
triccion ni contribucion alguna de la realidad para la constitucion de los hechos
cientificos.

Mucho menos se sigue de lo anterior la idea de que los hechos cientificos
son meras invenciones de la mente humana, y por consiguiente las entidades
y los procesos de los que hablan las teorias cientificas no son reales, y que la
idea de racionalidad cientifica es una mera ilusién o un mero artificio ideol6-
gico. Algunos pensadores si han extraido e intentado defender conclusiones como
éstas, y fue contra ellos contra quienes Sokal dirigié sus baterias.

El problema de la relacion entre los conceptos, el conocimiento acerca del -
mundo y el mundo que se conoce no es una relacion simple. Hay una delicada
y compleja imbricacion entre los conceptos y las teorias, la experiencia, y los
procesos experimentales de prueba en la ciencia, asi como con los procesos de
decision para aceptar o rechazar creencias cientificas. Para entender todo esto
hace falta comprender la capacidad de obtener conocimiento, la razén, y el
ejercicio de esa capacidad, la racionalidad. Este ha sido uno de los grandes
desafios para la filosofia a lo largo de toda su historia. En el siglo XX se hicie-
ron importantes avances en este sentido. En la tercera seccion del libro volve-
remos sobre estos temas [véase también Olivé (comp.) 1995].

§ 4. ALGUNOS PROBLEMAS EN LA COMUNICACION
PUBLICA DE LA CIENCIA

De la misma manera en que la tarea de la comunicacion publica de la ciencia
es la de hacer accesible al publico amplio temas e ideas complejos, pues los
logros cientificos no suelen ser simples, ni las teorias cientificas contempora-
neas son sencillas, igualmente es importante que se hagan accesibles a ese piblico
las ideas centrales de las concepciones contempordneas acerca de la raciona-
lidad, aunque las teorias correspondientes no sean simples. Pero una cosa es
explicar ideas complejas de manera accesible y otra muy diferente explicar sim-
plista, o peor aun, erréneamente, lo que es complejo.

Por lo general la forma en la que la ciencia es una actividad racional no
se comunica adecuadamente en la imagen publica de la ciencia, y en ocasio-
nes, cuando se hace referencia a ello, se hace con base en ideas anticuadas
acerca de la racionalidad cientifica. Otras veces, quienes comunican los re-
sultados cientificos dejan de lado aspectos que se deberian tomar en cuenta,
o por lo menos omiten hacer'aclaraciones pertinentes, que dan lugar a inter-
pretaciones equivocadas acerca de la racionalidad.



72 IMAGENES DE LA CIENCIA

Esto se hizo evidente en el debate sobre la broma de Sokal. El profesor de
fisica de la Universidad de Nueva York recibié apoyo por parte de importantes
figuras, entre otras del premio Nobel de fisica, Steven Weinberg, quien 1nter—
vino en la discusioén con el proposito de criticar y ridiculizar puntos de vista
de algunos socidlogos y filosofos posmodernos en la linea de la tltima posi-
cién arriba comentada (por ejemplo, el filosofo francés Jacques Derrida esta-
ba en el centro de su mira).

En virtud de que un articulo de Weinberg sobre el tema [New York Review
of Books, 8 de agosto de 1996] dio lugar a varios malos entendidos, €l aclaré -
posteriormente [New York Review of Books, 3 de octubre de 1996] que su in-
tencidn no habia sido la de disminuir la importancia de la obra de muchos his-
toriadores, socidlogos y filosofos de la ciencia —a quienes més bien admiraba
a pesar de estar en desacuerdo a veces con sus ideas, notoriamente con Tho-
mas Kuhn—, sino dejar en claro su insatisfaccion con la escuela de pensamiento
que rechaza por completo la idea de que exista una racionalidad en la ciencia,
y de que la ciencia obtenga conocimiento genuino de la realidad.

- Es posible compartir la irritacién frente a quienes creen haber demostrado
que la ciencia no tiene nada de racional, y que todos sus resultados son obra
de una propaganda muy bien orquestada, pero no se gana mucho si no se acla-
ra en qué consiste la racionalidad cientifica. Ademas, la imagen de la ciencia
que se transmita al pablico amplio también estara falseada si no se toma en serio
y sino se discuten con responsabilidad las ideas de quienes han ofrecido mo-
delos de la ciencia y de sus procedimientos racionales. Estos modelos expli-
can cOmo es posible que mediante los procedimientos tan diversos que se si-
guen en las diferentes ciencias se obtenga conocimiento genuino acerca del
mundo. |

Cuando no se explica claramente la posicion que se esté criticando, ni se
establecen con precision los marcos de referencia con respecto a los cuales
se habla de aspectos especificos de la ciencia, por ejemplo cuando se habla de
descubrimientos, y si no se aclara cudl es el problema en debate, se da lugar a
confusiones que a final de cuentas contribuyen a una inadecuada imagen de la
ciencia. Algunos de estos riesgos se hicieron evidentes en algunas intervencipnes
en el debate en torno a la broma de Sokal, que incurrieron en sobresimplifica-
ciones.

Por ejemplo, los profesores de Fisica de la Universidad de Cahforma enLos
Angeles Nina Byers y Claudio Pellegrini escribieron: ,
La broma de Sokal y el articulo de Weinberg explicando y amplificando su mensa-
je remueven de manera efectiva el humo y los espejos de aquellos criticos sociales,
filésofos e historiadores de la ciencia que quieren ver las circunstancias humanas



LA COMUNICACION CIENTIFICA Y LA FILOSOFIA 73

de un descubrimiento como mas importantes que el descubrimiento mismo /New York
Review of Books, vol. XLIII, no. 15, 3 de octubre de 1996, p. 55].

De acuerdo con esta cita, lo que importa en la ciencia son los descubrimientos.
Esto es central en la imagen cientifica de la ciencia (la de los propios cientifi-
€0s), y se sostiene que es lo que importa transmitir también en la imagen pi-
blica de la ciencia.

En principio esto parece justo, tanto para los cientificos como para el gran
publico. Lo que interesa en la ciencia, y lo que importa dar a conocer al publi-
co, son los descubrimientos; en todo caso su importancia y sus implicaciones
qua descubrimientos cientificos, no sus presupuestos ni sus implicaciones cul-
turales. '

En una lectura simpatizante, o caritativa, de lo que estos dos fisicos quisie-
ron decir, supondria uno que lo importante al evaluar los resultados de la cien-
cia, y su impacto, y lo que por consiguiente es importante comunicar, son los
descubrimientos y los logros de la ciencia: predicciones exitosas y aplicacio-
nes (manipulacién de fenémenos —por ejemplo tratamientos exitosos de en-
fermedades, o aplicaciones tecnoldgicas—), pero no las influencias culturales
que hayan tenido que ver con el descubrimiento.

Weinberg fue enfatico sobre esto:

cualesquiera que hayan sido las influencias culturales que hayan estado presentes
en el descubrimiento de las ecuaciones de Maxwell se han eliminado, como la es-
coria del metal. Las ecuaciones de Maxwell las entiende ahora del mismo modo
cualquiera que tenga una comprensién vélida de la electricidad y del magnetismo.
Asi, los trasfondos culturales de los cientificos que descubrieron tales teorias han
pasado a ser irrelevantes para las lecciones que podemos extraer de tales teorias [New
York Review of Books, 3 de octubre de 1996, p. 56].

Es posible compartir con Weinberg la preocupacion de que lo que se debe
ensefiar —al formar nuevos cientificos—, y lo que se debe comunicar a un piblico
amplio, son los descubrimientos o los logros cientificos, una vez que se han
estabilizado y han sido reconocidos como tales dentro de la comunidad perti-
nente. Pero esto no deberia llevar a tender un velo sobre el hecho de que la
posibilidad de los descubrimientos y los logros cientificos est4 dada, entre otras
cosas, por una compleja estructura de las comunidades cientificas y de sus re-
cursos tedricos y materiales, asi como por los procedimientos para proponer y
en su caso aceptar los descubrimientos.

En esto han insistido filésofos, historiadores y socidlogos de la ciencia, de

LIRS

modo tal que conceptos como los de “tradicion cientifica”, “presupuestos”,

LI INETY 3 48

“practicas cientificas”, “paradigma”, “matriz disciplinaria” o “esquema con-



74 IMAGENES DE LA CIENCIA

ceptual”, permiten tener una mas cabal comprensién de lo que es la investiga-
cibn cientifica, de su racionalidad y de como se va elaborando. Nada de eso tiene
que conducir a la posicion “posmoderna” de guienes Sokal quiso burlarse y de
quienes Weinberg con razén se quejo. ¢

Otro aspecto que llama la atencidn en la cita de los profesores de Fisica de
la Universidad de Los Angeles es que se habla de la importancia de los descu-
brimientos como si s6lo hubiera un tnico punto de vista, o un dnico marco de
referencia para analizar la ciencia, y s6lo con respecto al cual los descubrimientos
son importantes.

(Por qué razon se deberia tomar eso como valido en términos absolutos, como
si no hubiera ningun otro punto de vista digno de ser tomado en cuenta? En la
perspectiva de estos profesores estd implicita la idea de que hay una Unica manera
correcta de conocer al mundo, y que la importancia de un descubrimiento debe
evaluarse en relacion con esa forma unica. En la tercera seccion del libro exa-
minaremos esta posicion y veremos sus errores.

Por ahora podemos preguntarnos si no habria un punto de vista desde el cual
podria ser importante averiguar, por ejemplo, “las circunstancias humanas” de
los descubrimientos del matematico inglés Alan Turing en torno a la teoria de
la computacién cuando trabajaba para el servicio de inteligencia britanico durante
la Segunda Guerra Mundial. Circunstancias que, junto con otros episodios de
su vida, podrian explicar las condiciones de su muerte en la década de los cin-
cuenta.

Ciertamente se trataria de un punto de vista al que le importarian las circuns-
tancias humanas de los descubrimientos, tal vez porque le importarian los se-
res humanos que después de todo son los que hacen los descubrlmlento& Pero
es cierto que —adelantando una obvia objecién— esas circunstancias ng dan
cuenta de, ni tienen nada que ver con la validez de los descubrimientos. Ade-
lante regresaré sobre el problema de la validez; por ahora dejemos constancia
de que no es obvio que lo inico que importa con respecto a los logros y descu-
brimientos cientificos sea su validez.

'§5.CIENCIAY CULTURA

En los articulos que hemos mencionado, Weinberg parece no querer saber nada
a proposito de las “implicaciones culturales” de los descubrimientos cientifi-
cos. En mi opinién esa actitud exagerada est4 basada en unh idea equivocada
acerca de las relaciones entre la ciencia y la cultura. Weinberg afirmé que quienes’
buscan mensajes extracientificos en lo que creen entender acerca de la fisica
moderna estan arando en el desierto [véase New York Review of Books, 8 de agosto



LA COMUNICACION CIENTIFICA Y LA FILOSOFiA 75

de 1996, p. 12]. Posteriormente Weinberg aclaré su posicion, insistiendo en una
distincién entre “implicaciones culturales” e “inspiraciones™:

Estaria de acuerdo —escribia Weinberg— en que todo el mundo tiene derecho a extraer
cualquier inspiracién de la mecénica cuantica o de lo que quiera. Eso es lo que qui-
se decir cuando escribi que no tenia nada que decir en contra del uso de la ciencia
como metéafora. Pero hay una diferencia entre implicacion € inspiracion [New York
Review of Books, 3 de octubre de 1996, p. 55].

Sin duda, una “implicacién” no es lo mismo que una “inspiracién”. Pero el
caso es que las grandes teorias cientificas, si bien no han implicado cambios
en la manera en la que los miembros de una sociedad ven el mundo, ciertamente
han tenido muy importantes consecuencias acerca de la forma en la que la gente
ve al mundo y, mas aun, en la forma en la que la mayoria de la gente vive.

Esto es verdad aunque reservemos el término “implicacion” en su sentido
estrictamente 16gico, como lo sugiere Weinberg, y aceptemos que las conse-~
cuencias culturales de la ciencia operan s6lo por medio de “inspiraciones”. El
caso es que esas inspiraciones tienen profundas consecuencias en otras esfe-
ras, y en la forma en la que la gente de la calle “ve el mundo™.

Esta es la razén por la que la comunicacién de la ciencia no es importante
sélo en el plano de los descubrimientos cientificos, o en todo caso es una po-
bre y limitada concepcion de la ciencia la que considera que la ciencia es im-
portante sélo por eso. La ciencia es importante porque, entre otras cosas, cambia
(aunque sea mediante inspiraciones) la forma en la que la gente ve y vive en el
mundo.,

La mayoria de la gente con una educacién mediana hoy en dia ve al mundo
fisico como compuesto por atomos, y a la realidad biolégica —incluyendo a
la especie humana— como sujeta a evolucion, y a muchas enfermedades infec-
ciosas como provocadas por bacterias, y por consiguiente como curables por
medio de antibidticos. Esta manera de ver el mundo no es la misma que tenia
la gente culta de hace cien afios, y es una profunda consecuencia cultural de la
ciencia, aunque no sea una implicacion del contenido de las teorias cientificas,
pero ciertamente tampoco se trata s6lo de una inspiracion.

La posicion de Weinberg impide una apreciacion mas justa de las “implica-
ciones culturales” de la ciencia. Pero no solo en el sentido que acabamos de
mencionar. También hay otro tipo de consecuencias profundas que, aunque
producidas por “inspiraciones”, no por ello son consecuencias culturales me-
nos importantes. Ciertamente no fue por una implicacion estricta, y quiza si por
una inspiracion genial, que Lawrence Durrell asumié el punto de vista segin
el cual escribi6 El cuarteto de Alejandria. Durrell escribi6 su tetralogia —se-



76 IMAGENES DE LA CIENCIA

gun su propia explicacion— “basado en” la concepcién relativista del
espacio-tiempo, de modo que a diferencia de los maestiros de 1a narrativa del
siglo XX, Proust y Joyce, quienes siguieron mas bien el concepto bergsoniano
de “duracién”, su obra es una novela de cuatro niveles “cuya forma esta basa—
da en la proposicion relativista” [véase la nota introductoria a Balthazar].

No pretendo (ni podria) hacer aqui un erudito andlisis de si ese “basado en”
refleja alguna conexi6n 16gica o no deja de ser una mera metafora. Como quiera
que sea, lo importante es no perder de vista que la ciencia transforma otras
actividades humanas, como la literatura, y literalmente la forma de ver el mundo,
no so6lo de escritores sino de mucha gente. ;Como no llamarle a eso una im-
portante implicacién cultural? Basta tan s6lo permitirnos usar el término de
“implicacién” en un sentido de “consecuencia” més amplio que el de conse-
cuencia ldgica.

Asi pues, contra la opinién de Weinberg, creo que debemos aceptar que si
hay otras consecuencias culturales importantes de los resultados cientificos,
aunque esos resultados no sean ni sobre “el origen del universo, ni sobre las
leyes finales del universo”, Unicos dos descubrimientos que tendran repercu-
siones en la filosofia, cuando se logren (!), segin Weinbefg [véase New York
Review of Books, 8 de agosto de 1996, p. 12].

Baste lo anterior para defender la idea de que la ciencia si tiene conéecuen-
cias culturales mas alla de sus aplicaciones tecnolégicas en sentido estricto, y
que no es evidente que lo Gnico que importe y de 1o tnico de que se pueda ha-
blar, al tratar un descubrimiento o un logro cientifico, sea de su validez. Las
consecuencias para la gente de la calle, de lo que lee acerca de la ciencia y acerca
de sus resultados, pueden ir mucho mas lejos que s6lo sus creencias acerca de
lo que son resultados cientificos validos. Igualmente legitimas que las preguntas
sobre la validez de ciertos descubrimientos son las preguntas sobre sus impli-
caciones culturales, o sobre sus efectos en la sociedad, si se quiere.

§ 6. LA VALIDEZ DE LOS DESCUBRIMIENTOS

{
Regresemos al problema de la validez de los descubrimientos y logros cienti-
ficos, y de por qué vale la pena comunicar —de manera accesible— la com-
plejidad de los procedimientos mediante los cuales se determina que son, pre-
cisamente, validos.

Con respecto a la observacion que hice antes en relacidn con lasucinta afir-
Ymacién de los profesores de Fisica de la Universidad de Los Angeles, en el sentido
“de que ignora que hay otros puntos de vista desde los cuales es legitimo pre-

guntarse por las circunstancias humanas de los descubrimientos, puede replicarse



LA COMUNICACION CIENT{FICA Y LA FILOSOFIA 77

que es aceptable, pero que, en honor a la verdad, la lectura correcta (;0 carita-
tiva?) de su afirmacioén, debe hacerse en relacion con un marco de referencia
implicito, a saber, el que se refiere a la validez de los descubrimientos. Seglin
esta interpretacidn, los autores mencionados obviamente se estaban refirien-
do a que la validez de un descubrimiento no depende de las circunstancias
humanas de éste ni de sus implicaciones culturales.

Ante ese movimiento s6lo podemos decir: concedido. Pero cuando se invo-
lucran comunicaciones publicas de resultados validos de la ciencia, debe de-
jarse claro que se trata de eso, de resultados vdlidos y debe aclararse también
qué es lo que quiere decir eso. En muchas ocasiones se habla de la importan-
cia de un descubrimiento sin que se defina su importancia con respecto a qué.
Si lo que se quiere subrayar es simplemente que es un descubrimiento, dejan-
do implicito con ello que es un resultado valido en la ciencia, entonces conviene
que la imagen publica de la ciencia incluya ideas muy claras acerca de qué sig-
nifica esa validez, qué es lo que entra en juego para que se dé tal validez.

Cuando se descuida este aspecto, suele darse por sentado que un descubri-
miento cientifico es tal porque se ha obtenido mediante la aplicacion de e/ método
cientifico. Pero entonces estamos de regreso en una concepcion (una imagen)
equivocada de la ciencia, que considera que hay un énico método cientifico que
ejemplifica cabalmente a la idea de racionalidad. Promover esta imagen de la
ciencia al comienzo del siglo XXI es un grave error.

Como vimos en el capitulo anterior, es un error porque es engaiioso con
respecto a la potencialidad de las capacidades humanas, empezando por la
capacidad de comportarse racionalmente y de resolver racionalmente conflic-
tos y problemas. Por ejemplo, esta idea pasa por alto la importancia de las di-
ferencias de puntos de vista y el papel de las controversias en el establecimiento
de descubrimientos cientificos. Mas fructifero es hoy en dia reconocer que una
parte imprescindible del desarrollo cientifico esta dado por diferencias de puntos
de vista, y por las controversias correspondientes, y que hay importantes lec-
ciones que aprender de la historia de la ciencia donde se muestra que unay otra
vez, aunque se parta de puntos de vista diferentes, hay formas de llegar a acuerdos
sobre problemas de interés comiin, aunque eso no implique acuerdos totales sobre
todos los presupuestos ni todas las implicaciones [véase el capitulo “Pluralis-
mo epistemologico™].

Es un error grave también porque, como sugeri antes, las personas cultas al
inicio del siglo xX1 deberian tener una confianza racionalmente fundada en los
resultados de la ciencia, y esa confianza racionalmente fundada s6lo puede venir
de una adecuada idea de la racionalidad cientifica; de otra manera la confian-
za se basa sélo en la autoridad de la ciencia, y tener confianza sélo por autoridad
es algo que violenta la calidad racional y auténoma de las personas. Pedirles a



78 IMAGENES DE LA CIENCIA

personas racionales que acepten resultados cientificos por medio de un argu-
mento de autoridad significa pedirles que acepten una incoherencia practica.
Pero se replicara que la confianza en los resultados cientificos sélo puede
provenir de la confianza en las comunidades de especialistas, y en la creencia
de que tales comunidades han hecho lo que deberian hacer para aceptar tal o
cual descubrimiento. Tiene que ser asi porque hoy en dia nadie puede replicar
los experimentos, las observaciones, y en general los complejos procedimien-
tos que se llevan a cabo en el campo cientifico al someter a prueba las hipéte-
sis y las teorias. Esto es cierto, pero eso es precisamente lo que constituye una
de las razones de mas peso para que las personas cultas, como sujetos racio-
nales, conozcan en qué consisten los procedimientos mediante los cuales las
comunidades cientificas toman sus decisiones, es decir, en qué consiste la ra-
cionalidad cientifica, y puedan entonces confiar en la ciencia con razones.

§ 7. LAS RESPONSABILIDADES INSTITUCIONALES

{Qué conclusiones podemos extraer? Es responsabilidad de la comunidad cien-
tifica, asi como de las instituciones encargadas de promover la comunicacién
de la ciencia, promover una imagen mas genuina de la racionalidad cientifica.
Pero, como hemos mencionado, esa imagen mas genuina de la ciencia es la que
proviene de la historia, la sociologia y la filosofia de la ciencia. Trabajo que
desgraciadamente tampoco se conoce bien en el medio cientifico ni entre el
publico amplio.

El desconocimiento del trabajo filoséfico, sobre todo en torno a la ciencia,
también en buena parte es responsabilidad de la propia comunidad filoséfica y
de las instituciones encargadas de la ensefianza y la investigacion filoséfica
especializada. Es preciso remediar esto con una mejor comunicacién de las
humanidades, en general, y de la investigacién filoséfica en particular.

Ademés debe reconocerse que la magnitud de la distorsién de la imagen que
muchos cientificos tienen de la filosofia, y de las humanidades en general, ape-
nas es igualada por la ignorancia cientifica por parte de muchos humanistas.
Otra de las cuestiones que se muestran en el debate que sigui6 a “la broma de
Sokal” es la ignorancia y el arrojo de ciertos humanistas al pretender utilizar
un conocimiento cientifico mal entendido (los articulos citados de Weinberg
incluyen una buena —y preocupante— muestra, y esto quedd mas claramente
en evidencia en el libro Imposturas intelectuales de Sokal y Bricmont).

Muchos colegas cientificos simplemente asentiran sonrientes y complacien-
tes ante esta trivial afirmacion. Los mas sensibles compartirin una preocupacién
al respecto, pero me temo que muchos pensaran que ese estado de cosas es atri-



LA COMUNICACION CIENTIFICA Y LA FILOSOFIA 79

buible lamentablemente a la pereza o a la mala formacion académica de los
humanistas (cosas ciertas, las dos, en alguna medida).

Pero el que haya una falla generalizada de conocimiento cientifico en per-
sonas cultas no puede explicarse sélo en términos de pereza o desinterés. Esto
es un problema de orden social y educativo, y como tendencia general el pro-
blema es de comunicacion de la ciencia, entendida en sentido amplio, el cual
incluye la ensefianza de la ciencia fuera de las escuelas que forman cientificos.
Es cierto que el problema también en parte atafie a los planes de estudio de
formacion de humanistas, pero en buena medida igualmente es responsabili-
dad de las instituciones encargadas de la comunicacion y de la ensefianza de
la ciencia.

Por su parte, habra humanistas que replicarin que nadie puede hoy en dia
tener un conocimiento mediano de todas las disciplinas del saber humano, y
que bastante trabajo cuesta el mantenerse al dia en su especialidad como para que
se le exija a cualquier humanista serio que ademas tenga un conocimiento cien-
tifico. Es cierto que hoy en dia ya ningtin individuo podria asimilar todo el
conocimiento generado por la humanidad hasta la fecha. La pretension de nin-
guna manera es que actualmente alguien pueda tener amplios y profundos co-
nocimientos de muchas ramas cientificas y humanisticas al mismo tiempo. A
lo que me refiero, y es lo que he repetido, es que hay un nivel de conocimiento
cientifico que debe formar parte de la cultura de cualquier persona bien edu-
cada al comenzar el nuevo siglo, al igual que un bagaje filos6fico, humanista
y un buen conocimiento de las artes deberia ser normal en cualquier persona
culta. En otras palabras, es tan importante valorar el papel de l1a buena comu-
nicacién de la ciencia como el de la filosofia, asi como de la relacion entre ciencia
y filosofia. En materia de comunicacién, en ambos terrenos, hay mucho que hacer.

Lamentablemente no son muchos los medios de difusioén que comparten este
punto de vista. Basta con ver los suplementos “culturales” de muchos diarios,
en donde parece que en la literatura se agota la cultura, y no es que la literatu-
ra no sea de primera importancia, pero sufren de una grave miopia los gesto-
res profesionales de la cultura que ignoran el lugar y el papel de la ciencia y
de la filosofia en ¢ella, y las dejan fuera de los canales de comunicacion publica.






SEGUNDA PARTE
EL BIEN, EL MALY LA RAZON






En esta segunda parte del libro discutiremos algunas facetas de la cienciay de
la tecnologia que plantean problemas éticos, tanto a los cientificos y a los tec-
nélogos, como a quienes pueden ser afectados por sus desarrollos y aplicacio-
nes, es decir, a todos los ciudadanos.

Tradicionalmente se han enfrentado dos puntos de vista opuestos acerca de
larelacién entre ética y ciencia y tecnologia. Uno de ellos sostiene que la ciencia
y latecnologia, por si mismas, no plantean ningtin problema ético. En todo caso,
las que pueden ser buenas o malas desde un punto de vista moral son las apli-
caciones de los conocimientos cientificos y de la tecnologia. Pero intrinseca-
mente, se dice, la ciencia y la tecnologia son “valorativamente neutrales”.

A esta concepcidn se opone otra segun la cual ni la ciencia ni la tecnologia
son indiferentes al bien y al mal. Discutiremos estas dos concepciones. Vere-
mos las limitaciones de la concepcion que considera éticamente neutrales a la
ciencia y a la tecnologia. Analizaremos el papel de los valores y las normas
—particularmente los éticos— en la ciencia y la tecnologia, y estudiaremos las
razones por las cuales los cientificos, los tecnélogos, e incluso todos los ciu-
dadanos, tienen responsabilidades morales frente a la investigacion cientifica
y tecnoldgica, su desarrollo y sus aplicaciones.

Comentaremos ademas algunos conceptos, como el de racionalidad, que son
necesarios para comprender mejor la discusion sobre los fines que se propo-
nen alcanzar en los contextos cientificos y tecnoldgicos, asi como de los me-
dios a utilizar para ello.

Examinaremos también las nociones de los “derechos humanos” y los “de-
rechos de los animales”, que son necesarias para discutir problemas como
la experimentacion con seres vivos. Discutiremos finalmente la relacién entre la
ciencia y la técnica, la ética y la naturaleza, concentrandonos en un ejemplo:
la investigacion sobre el adelgazamiento de la capa de ozono en la atmdsfera.

Concluiremos enunciando algunos deberes morales para los cientificos y los
tecnodlogos, asi como para las instituciones de investigacion cientifica y tecno-
16gica, para las instituciones educativas y para las industrias que producen y
aplican tecnologias.






4

;SON ETICAMENTE NEUTRALES LA CIENCIA
Y LA TECNOLOGIA?

§ 1. DOS CONCEPCIONES OPUESTAS
SOBRE LA NATURALEZA ETICA DE LA CIENCIA
Y DE LA TECNOLOGIA

Todos los dias los medios de comunicacion informan sobre episodios de dete-
rioro social y ambiental o de daflos a personas y a sus bienes. A veces se trata
de desastres naturales, terremotos, huracanes, sequias, pero en muchos casos
se trata de dafios producidos mediante la aplicacion del conocimiento c1ent1ﬁ-
co y de alguna tecnologia.

En las guerras, en actos terroristas y en crimenes comunes se utilizan armas
convencionales o sofisticados armamentos, en fraudes financieros o electora-
les suelen utilizarse complejos equipos informaticos, y el més serio deterioro
ambiental es consecuencia de tecnologias como los motores de gasolina, las in-
dustrias petroleras y quimicas en general, los desperdicios nucleares o 1a ex-
plotacion irracional de los bosques y las selvas tropicales.

Pero también diariamente leemos sobre los beneficios de la ciencia y 1a tec-
nologia: terapias mas efectivas para enfermedades que hasta hace poco eran
mortales, nuevas vacunas que permiten controlar epidemias, remedios para la
impotencia sexual, robots que hacen cirugia de corazoén abierto, sistemas de
computo y de comunicaciones que permiten teleconferencias y una mejor edu-
cacio6n a distancia, productos novedosos en la telefonia mévil, en Internet o en
aviones para hacer la comunicacioén mds répida, segura y econdmica.

La posibilidad de que el conocimiento cientifico y la tecnologia se usen para
bien y para mal ha dado lugar a concepciones encontradas acerca de su natu-
raleza y de los problemas éticos que plantean.



86 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

Una de esas concepciones sostiene la llamada “neutralidad valorativa” de
la ciencia y de la tecnologia. De acuerdo con ella, la ciencia y la tecnologia no
son buenas ni malas por si mismas. Su caracter positivo o negativo, desde un
punto de vista moral, dependera de cémo se usen los conocimientos, las técni-
cas y los instrumentos que ellas ofrecen a los seres humanos. Esta posicion sos-
tiene, por ejemplo, que los conocimientos de fisica atdmica y el control humano
de la energia nuclear no son moralmente buenos ni malos por si mismos. Son
buenos si se usan para fines pacificos y se cuidan los efectos ambientales; pero
son malos si se usan para producir bombas, y peor si esas bombas se utilizan
efectivamente para destruir bienes y dafiar a la naturaleza, o para intimidar y
dominar a personas o a pueblos.

Para esta concepcidn, los conocimientos cientificos y la tecnologia sélo son
medios para obtener fines determinados. Los problemas éticos en todo caso
surgen ante la eleccién de los fines a perseguir, pues son éstos los que pueden
ser buenos o malos desde un punto de vista moral. Pero ni los cientificos ni los
tecndlogos son responsables de los fines gue otros elijan. Esos fines los esco-
gen, digamos, los politicos o los militares.

La concepcion de la neutralidad valorativa de la ciencia se basa principal-
mente en la distincion entre hechos y valores. Esa concepcidn supone que las
teorfas cientificas tienen el fin de describir y explicar iechos y que no es su papel
el hacer juicios de valor sobre esos hechos. El papel de la tecnologia es el de
ofrecer los medios adecuados para obtener fines determinados. Pero su apli-
cacion, es decir, la decision de obtener efectivamente tal o cual fin no corres-
ponde al tecn6logo. El tinicamente se limita a ofrecer los medios adecuados para
la obtencién del fin, concluye la concepcion de la neutralidad valorativa de la
ciencia y de la tecnologia.

A esta concepcidn se opone otra que propone un andlisis segun el cual la
ciencia y la tecnologia ya no pueden concebirse como indiferentes al bien y al
mal. La razdn es que la ciencia no se entiende finicamente como un conjunto
de proposiciones o de teorias, ni la tecnologia se entiende s6lo como un con-
junto de artefactos o de técnicas. Segin esta concepcidn alternativa, la ciencia
y la tecnologia se entienden como constituidas por sistemas de acciones inten-
cionales. Es decir, como sistemas que incluyen a los agentes que deliberada-
mente buscan ciertos fines, en funcion de determinados intereses, para lo cual
ponen en juego creencias, conocimientos, valores y normas. Los intereses, los
fines, los valores y las normas forman parte también de esos sistemas, y si son
susceptibles de una evaluacion moral. Veamos con mas detalle esta concepcion.



LA CIENCIA Y LA TECNOLOGIA 87

§ 2. LOS SISTEMAS CIENTIFICOS Y TECNICOS
COMO SISTEMAS DE ACCIONES INTENCIONALES

Con frecuencia pensamos en el conocimiento cientifico como un conocimien-
to “puro”, desvinculado de los intereses, los valores y 1as pasiones de 1os seres
humanos. Pero los conocimientos cientificos no son ajenos a nada de eso.
Ademas, la ciencia es mucho mas que sélo el conjunto de conocimientos cien-
tificos. La ciencia es un organismo dindmico [véase Bunge 1996], compuesto
por practicas, acciones e instituciones, orientadas hacia el logro de fines, en
funcion de deseos, intereses y valores.

Andlogamente, tendemos a pensar en la tecnologia sélo como un conjunto
de aparatos e instrumentos, o si acaso también como un conjunto de técnicas.
Sin embargo, la tecnologia es algo mucho més complejo que so6lo los conjun-
tos de aparatos y de técnicas.

Como ya adelantamos, una importante concepcion actual considera que la
tecnologia estd formada por sistemas técnicos que incluyen a las personas 'y
los fines que ellas persiguen intencionalmente, al igual que los conocimientos,
las creencias y los valores que se ponen en juego al operar esos sistemas para
tratar de obtener las metas deseadas [véase Quintanilla 1989 y 1996].

Puesto que las intenciones, los fines y los valores, ademas de las acciones
emprendidas y los resultados que de hecho se obtienen (intencionalmente o no),
si son susceptibles de ser juzgados desde un punto de vista moral, los sistemas
técnicos pueden ser condenables o loables, segun los fines que se pretendan
lograr mediante su aplicacion, los resultados que de hecho produzcan y el tra-
tamiento que den a las personas como agentes morales. Desde esta concepcion,
entonces, la ciencia y la tecnologia no son éticamente neutrales.

§ 3. TECNICAS, ARTEFACTOS Y SISTEMAS TECNICOS

En filosofia de la tecnologia suele hacerse una distincion entre técnicas, arte-
factos y sistemas técnicos. Miguel Angel Quintanilla [1989, 1996] define es-
tos conceptos de la siguiente manera.

Las técnicas son sistemas de habilidades y reglas que sirven para resolver
problemas. Las técnicas se inventan, se comunican, se aprenden y se aplican.
Por ejemplo, podemos hablar de un grabado hecho con la técnica de “punta seca”,
de técnicas para resolver sistemas de ecuaciones, de técnicas de propaganda para
ganar el mercado para un cierto producto, o de técnicas de lavado de cerebro
para eliminar el pensamiento critico y la disidencia en cierto sistema politico.



88 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

Los artefactos son objetos concretos que se usan al aplicar técnicas y que
suelen ser el resultado de las transformaciones de otros objetos concretos. Los
artefactos se producen, se fabrican, se usan y se intercambian. Todos estamos
rodeados de artefactos en nuestra vida diaria: televisores, teléfonos, autobuses,
computadoras, aviones.

Pero ni las técnicas ni los artefactos existen al margen de las personas que
las aplican o los usan con determinadas intenciones. Una piedra bruta no ha sido
fabricada por nadie, no es un artefacto, pero puede ser usada como medio para
pulir otra piedra, para romper una nuez o una cabeza. Cuando alguien la usa
intencionalmente para transformar un objeto concreto ha producido un artefacto.
Pero entonces se ha creado un sistema técnico.

Un sistema técnico consta de agentes intencionales (al menos una persona
que tiene alguna intencion), de al menos un fin que los agentes pretenden lo-
grar (abrir un coco o intimidar a otra persona), de objetos que los agentes usan
con propésitos determinados (la piedra que se utiliza instrumentalmente para
lograr el fin de pulir otra piedra y fabricar un cuchillo), y de al menos un obje-
to concreto que es transformado (la piedra que es pulida). El resultado de la
operacién del sistema técnico, el objeto que ha sido transformado intencional-
mente por alguna persona, es un artefacto (el cuchillo).

Al plantearse fines, los agentes intencionales lo hacen contra un trasfondo
de creencias y de valores. Alguien puede querer pulir una piedra porque cree
que asi le servird para cortar ciertos frutos. La piedra pulida es algo que el agente
intencional considera valiosa. Los sistemas técnicos, por tanto, también invo-
lucran creencias y valores.

Hoy en dia los sistemas técnicos pueden ser muy complejos. Pensemos tan
s$0lo en una planta nucleoeléctrica o en un sistema de salud preventiva donde
se utilicen vacunas. Estos sistemas, ademas de ser complejos de acciones, com-
prenden conocimientos cientificos, entre muchos otros elementos (de fisica
atdmica en un caso y de biologia en el otro). En estos sistemas estan imbricadas
indisolublemente la ciencia y la tecnologia; por eso suele Hlamarseles sistemas
tecnocientificos. Por comodidad seguiremos hablando de sistemas técnicos,
aunque involucren conocimiento cientifico sofisticado [véase Echeverria 1995].

Los agentes intencionales que forman parte de un sistema técnico tienen la
capacidad de representarse conceptualmente la realidad sobre la cual desean
intervenir. Los seres humanos tienen la capacidad de abstraer de la realidad
ciertos aspectos que les inferesan, y de construir modelos y teorias para explicarse
esos aspectos de la realidad y para poder intervenir en ellos, para modificarlos
o para manipularlos.

Los seres humanos también son capaces de asignar valores a estados de cosas
en el mundo, es decir, de considerar como buenos o malos ciertos estados de



LA CIENCIA Y LA TECNOLOGIA 89

cosas o de considerarlos como deseables o indeseables. Por ejemplo, los ma-
teriales de construccién que se obtienen mediante la explotacion de un bosque,
digamos la madera, pvueden ser valiosos para un grupo humano. Pero la com-
pleta deforestacion de un valle puede ser indeseable.

Todo esto significa que los seres humanos son capaces de tomar decisiones
y de promover la realizacidn de ciertos estados de cosas en funcién de sus re-
presentaciones, intereses, valoraciones, deseos y preferencias. Los agentes in-
tencionales también son capaces de hacer seguimientos de sus acciones, y en
su caso de corregir sus decisiones y sus cursos de accion.

Los resultados de la operacion de un sistema técnico pueden ser aparatos
(automéviles o aviones de combate), sucesos (la explosioén de una bomba, la
muerte de personas), o pueden ser procesos dentro de un sistema (la paulati-
na recuperacion del estado de salud de un enfermo, la constante reduccidn de
la inflacion en un sistema econ6émico), o modificaciones de un sistema (las al-
teraciones en un sistema ecologico por la construccion de una presa o la des-
truccion de un bosque).

No sdlo los aparatos son artefactos. Los sucesos, los procesos o las modifi-
caciones de los sistemas naturales o sociales son artificiales, tanto como los
aparatos, cuando son efecto de la operacién de un sistema técnico. La muerte
de una persona puede ser natural, debida a una enfermedad que su cuerpo ya
no puede superar, pero es artificial si resulta de la accién de alguna persona.
La destruccién de una ciudad por un terremoto es natural, pero es artificial si
es causada por la explosién de una bomba nuclear. En suma, los artefactos son
importantes y constituyen piezas necesarias en la tecnologia. Pero la tecnolo-
gia es mucho mas que el conjunto de artefactos.

Ahora podemos comprender mejor por qué los problemas éticos que plan-
tean la ciencia y la tecnologia no se reducen sélo al uso posible de los conoci-
mientos o de los artefactos, o a las consecuencias de la aplicacién de alguna
técnica sino que, puesto que los sistemas técnicos y los sistemas de produccioén
del conocimiento cientifico son sistemas de acciones intencionales, entonces
surgen problemas éticos en torno a las intenciones de los agentes, los fines que
persiguen, los resultados que de hecho se producen (intencionalmente o no),
asi como en torno a los deseos y los valores de esos agentes.

Por ejemplo, supongamos que una compaiiia farmacéutica decide poner a
prueba en seres humanos una droga cuyos efectos se desconocen, sin advertir
a los sujetos con quienes se experimentara de los riesgos que corren y ocultan-
doles el hecho de que no se conocen los efectos que pueda tener la droga. Po-
demos juzgar como inmoral la decision de la compaiiia farmacéutica, asi como
las correspondientes acciones de los cientificos, porque buscan cierto fin, di-
gamos comercializar una droga y obtener beneficios econdmicos, y para eso



90 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

utilizan a las personas simplemente como medios. Ademas, al ocultarseles in-
formacién pertinente en la situacion, las personas en quienes se experimenta
ven coartada su capacidad de tomar una decisién autonoma, a saber, partici-
par o no en el experimento por voluntad propia. Pero mas atin, esas personas
corren el riesgo de sufirir a causa de la droga que se les estd administrando, sin
que esté a su alcance una justificacion aceptable para sufrir de esa manera.

En este caso, el juicio sobre la inmoralidad de la compatfiia farmacéutica y
de los cientificos que se prestan para hacer los experimentos se basa en que violan
tres principios morales:

a) el principio de origen kantiano que establece tratar a las personas siem-
pre como un fin y nunca como medios,

b) el principio, también de origen kantiano, que indica respetar a las perso-
nas como agentes auténomos, es decir, como sujetos con una capacidad de
realizar acciones con base en las decisiones que tomen ellos mismos sin enga-
fio ni coaccién de nadie mas; y

¢) el principio que prohibe dafiar o producir un sufrimiento a una persona
si no hay alguna razén suficiente que lo justifique.

Podemos suponer una situacién andloga en un contexto de “ciencia pura”,
donde el fin no sea la comercializacién de la droga, sino Unicamente obtener
un conocimiento, digamos determinar si la droga es efectiva para combatir cierta
enfermedad. Supongamos que esto se realiza en un laboratorio académico, ajeno
a fines comerciales. En cualquier caso, si las personas en quienes se experimenta
no-son debidamente informadas de los fines que se buscan, de los riesgos que
corren y del hecho de que se desconocen los posibles efectos y por consiguiente
el sufrimiento que puedan causar, entonces siguen siendo usadas sélo como me-
dios, por lo cual la decision y las acciones de los cientificos que asi actuaran
serian moralmente reprobables.

§ 4. ;CONSTITUYEN UN PROBLEMA ETICO
LA TRANSFORMACION, LA DOMINACION'Y EL CONTROL?

Las técnicas y los sistemas técnicos son creados por los seres humanos para
dominar, controlar y transformar objetos concretos, naturales o sociales. Este
es el rasgo distintivo de la tecnologia. Pero contra lo que a veces se piensa, esto
no puede considerarse en general o en abstracto como un problema ético.

Por ejemplo, el control de una epidemia es bueno; ¢l control de la inflacién, sin -
desempleo y sin miseria, es bueno. El dominio y el control de la fuerza de una



LA CIENCIA Y LA TECNOLOGIA 91

catarata son buenos si sirven para generar energia eléctrica de una manera que
no contamine el ambiente. Pero el dominio de un pueblo sobre otro, sojuzgando
y explotando a las personas del otro pueblo es condenable. La transformacion
de tierras de cultivo empobrecidas en un campo de golf en unaregién de un pais
donde habita una comunidad con cultura tradicional (digamos un pueblo indi-
gena), puede ser bueno si genera empleos y produce bienestar a la poblacién
respetando sus formas de vida, y si ademas las modificaciones al medio no son
nocivas. Pero la transformacién de tierras de cultivo en un campo de golf, aunque
aquéllas no se cultiven con técnicas ni por medio de relaciones sociales alta-
mente productivas en términos de una economia de mercado, es moralmente
reprobable si tiene como consecuencia la disolucién de la comunidad tradicional
contra la voluntad de sus miembros.

Matar intencionalmente a seres humanos, a animales y destruir bienes y sis-
temas ecologicos son acciones condenables, y peor cuando se hacen como medios
para dominar, sojuzgar y explotar a otros seres humanos, como en la mayoria
de las guerras. Pero también hay casos de la operacion de sistemas técnicos que
culminan con la muerte de una persona, donde por lo menos merece la pena
discutir si el fin es moralmente aceptable o condenable, como en los casos de
eutanasia, entendida como la ayuda a que mueran con dignidad los enfermos
incurables en un estado terminal, que experimentan grandes sufrimientos, y cuyas
condiciones de vida son ya indignas. En estos casos, lo menos que podemos
decir es que no es obvio que sea moralmente condenable la aplicacién de la
eutanasia.

Si la muerte de una persona no es natural, sino buscada por el enfermo y
asistida también intencionalmente por alguien mas, entonces habré operado algin
sistema técnico. Recordemos que el sistema técnico incluye a los agentes in-
tencionales. En este ejemplo seran el propio enfermo y alguien mas, probable-
mente un médico que lo ayuda a morir, tal vez mediante la administracién de
algun coctel de drogas letales. Estos agentes intencionales se proponen un fin:
terminar con la vida del enfermo (y asi con su sufrimiento). El sistema inclu-
ye también los medios que se utilizan para obtener el fin: el coctel mortifero
(que es un artefacto), asi como ciertas creencias y valores de los agentes inten-
cionales. Por ejemplo, la creencia de que la enfermedad es incurable y conti-
nuara deteriorando las condiciones de vida del enfermo, la creencia de que el
coctel terminard con la vida y los sufrimientos del enfermo, y el valor de que
toda persona merece vivir y morir dignamente.

Al pensar en situaciones como las anteriores nos damos cuenta de que la tesis
de la neutralidad valorativa —y por tanto ética— de la ciencia y de la tecnolo-
gia tiene una parte de razon, porque no es posible evaluar moralmente la ciencia
y la tecnologia en general o en abstracto. Es decir, no tiene sentido afirmar que



92 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

“la ciencia en general es buena”, o mala, ni que “la tecnologia en general es mala”,
0 buena.

Sin embargo, esta concepcion falla porque pasa por alto que la tecnologia
solo funciona mediante la aplicacion de sistemas técnicos concretos, donde
se persiguen fines determinados que se consideran valiosos, es decir, hay va-
lores involucrados, y ademas se utilizan medios especificos para obtener esos
fines.

La dominacién y el control sobre alguien especifico o sobre algo concre-
to si pueden ser evaluados moralmente porque siempre se realizan por medio
de técnicas y sistemas técnicos particulares, con propdsitos definidos, con me-
dios especificos y con consecuencias observables. Los sistemas técnicos con-
cretos por tanto si estan sujetos a evaluaciones morales y no son éticamente
neutros.

Lo mismo ocurre en la ciencia. Aunque no tiene sentido juzgarla moralmente
en abstracto (decir, por ejemplo, “la ciencia en general es buena —o mala—
desde un punto de vista moral”), es importante entender que la ciencia es mu-
cho més que sélo el conjunto de conocimientos cientificos. La ciencia también
incluye sistemas de acciones de los cientificos, en los que se plantean fines, es
decir, metas a alcanzar en sus proyectos de investigacion, y estan involucrados
valores, y en los que deben utilizarse ciertos medios para obtener esos fines.
En muchos casos los fines y los medios, asi como los valores, seran aceptables
desde un punto de vista moral. Pero hay casos, como en el ejemplo antes men-
cionado del experimento con una droga cuyos efectos se desconocen, donde
Se usa a personas como instrumentos sin su consentimiento, en los cuales los
medios son reprobables moralmente. Casos andlogos surgen en las investiga-
ciones donde se trabaja con animales y se les provocan sufrimientos innecesa-
rios. Mas adelante volveremos sobre este tema.

§ 5. FINES, MEDIOS Y VALORES EN CIENCIA
Y TECNOLOGIA

Hemos visto que tanto la ciencia como la tecnologia incluyen complejos de
acciones intencionales, en los que los agentes que forman parte de ellos se
proponen alcanzar algunos fines determinados. Para lograr esos fines los agentes
ponen en juego ciertos medios.



LA CIENCIA Y LA TECNOLOGIA 93

§ 5.1. RESULTADOS NO INTENCIONALES

Cuando los agentes realizan ciertas acciones obtienen resultados efectivos, al-
gunos de los cuales coinciden con los fines perseguidos intencionalmente por
ellos y otros no. Por ejemplo, uno de los fines al disefiar automéviles con mo-
tor de gasolina pudo haber sido ¢l de contar con medios de transporte mas ve-
loces que los de caballos, y no depender de los animales. Pero el transporte con
motores de gasolina ha tenido también el resultado de contaminar la atmosfe-
ra. Este ha sido un resultado no intencional, pues podemos suponer que nadie
disefio los motores de gasolina con el fin explicito de ensuciar el ambiente.

§ 5.2. ELECCIONES RACIONALES

Cuando los agentes deciden poner en juego medios adecuados para obtener los
fines que persiguen, suele decirse que han hecho una eleccidn racional. Por
ejemplo, si el fin es determinar la causa de una enfermedad como el sida, es
racional llevar a cabo una serie de investigaciones, como hacer un seguimien-
to cuidadoso de la evolucion de los sintomas de los enfermos, analizar mues-
tras de su sangre, tratar de identificar la presencia de microorganismos cono-
cidos y de otros desconocidos, etc. Estos parecen ser medios adecuados para
obtener el fin que se persigue, pues en el pasado seguir esos métodos ha dado
resultados positivos. Pero en cambio no parece adecuado abrir las entrafias de
una paloma o consultar una bola de cristal. Mientras la primera linea de inves-
tigacion es racional porque los medios parecen adecuados, la segunda es irra-
cional porque los medios son inapropiados.

La decisi6n acerca de si los medios propuestos para alcanzar un fin deter-
minado son o no son racionales no es algo arbitrario. En el ejemplo anterior,
se puede determinar que la primera linea de investigacién utiliza un medio
adecuado para su fin, porque existe una larga tradicion de investigacion bio-
médica que ha mostrado que ese tipo de medios, es decir, esos métodos de in-
vestigacion (hacer un seguimiento cuidadoso de los sintomas, analizar mues-
tras de sangre buscando microorganismos, etc.), han llevado en el pasado a
resultados exitosos. Es decir, en el pasado han conducido a la meta de encon-
trar los agentes causales de otras enfermedades, mientras que los intentos de
averiguar la causa de las enfermedades por otros métodos, tales como consul-
tar las cartas o los residuos de una taza de café, no son respaldados por una tra-
dicién exitosa {véanse Laudan 1991, Velasco 1997 y el capitulo dos de este li-
bro, “La irracionalidad de desconfiar en la ciencia y de confiar en exceso en ella”].



94 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

§ 6. LARACIONALIDAD DE MEDIOS A FINES

Estamos ante el concepto llamado racionalidad de medios a fines. Una elec-
cién de medios para alcanzar ciertos fines es racional si esos medios son ade-
cuados para alcanzar esos fines. En este concepto se excluye el problema de
la eleccidn racional de los fines.

Una importante discusion acerca del concepto de racionalidad siempre ha
sido 1a de si los fines pueden elegirse racionalmente, o si la racionalidad se li-
mita a la eleccion de los medios mas adecuados para obtener fines preestable-
cidos, los cuales no son susceptibles de discutirse racionalmente.

Filosofos de la ciencia en tiempos recientes, por ejemplo Larry Laudan, han
sostenido persuasivamente que en la historia de la ciencia los cientificos mu-
chas veces se han comportado racionalmente evaluando sus objetivos y corri-
giéndolos sobre la base de consideraciones racionales [véase el capitulo siete
de este libro, “Una teoria pluralista de la ciencia y el progreso cientifico”].

§ 7. LARACIONALIDAD DE LOS FINES

Un conjunto dado de fines cognitivos puede ser criticado por ejemplo porque
sus elementos sean incompatibles entre si o porque es utdpico o irrealizable.
Esto significa que hay constrefiimientos racionales acerca de cudles fines de la
ciencia son aceptables y cudles de hecho son aceptados en algiin momento. En
tales casos la eleccion racional se aplica a los fines, y no sélo a los medios. Lo
que esta en juego aqui es la racionalidad de los fines.

En muchas ocasiones es posible hacer una evaluacion racional de los fines
que se persiguen. A veces podemos percatarnos de que hemos estado persiguien-
do algiin objetivo que, después de todo, es irrealizable o muy impractico, como
ocurri con la construccion de globos aerostaticos para el transporte masivo de
pasajeros a principios del siglo xX. O bien podemos darnos cuenta de que al-
gin fin que perseguimos es incompatible con creencias y valores que conside-
ramos prioritarios. Por gjemplo, podemos querer aviones mas veloces, pero si
nos convencemos de que eso es imposible sin aumentar el gasto de nuestras
reservas energéticas y la contaminacién ambiental, entonces podemos abandonar
aquel fin por ser incompatible con dos valores importantes para nosotros: el
ahorro de energia y una menor contaminacién atmosférica. En tal caso hemos
evaluado racionalmente nuestro fin y hemos tomado la decisién racional de
abandonarlo. :

La consideracion racional de los fines es muy importante para las evalua-
ciones éticas en la ciencia y la tecnologia. Desde ese punto de vista, siempre



LA CIENCIA Y LA TECNOLOGIA 95

debemos analizar si esos fines resultan o no compatibles con valores y princi-
pios que aceptamos como fundamentales desde el punto de vista moral.

También la evaluacion de resultados no intencionales es muy importante para
juzgar las técnicas. En el capitulo seis, “Naturaleza, técnica y ética”, analiza-
remos el caso que se le plante6 al premio Nobel de quimica 1995, Mario Molina,
quien —en sus palabras— enfrentd “un problema de ética superior”, al perca-
tarse de que ciertos compuestos quimicos fabricados industrialmente, es decir,
ciertos artefactos, ampliamente utilizados en la refrigeracion —los clorofluo-
rocarburos (CFC)—, podrian ser agentes causales del adelgazamiento de la capa
de ozono en la atmosfera terrestre, a pesar de que el propdsito de quienes los
fabricaban no era ése.






5

EVALUACION DE TECNOLOGIAS, RACIONALIDAD
Y PROBLEMAS ETICOS

§ 1. LA EVALUACION DE LA TECNOLOGIA:
DOS DIMENSIONES

Hemos visto que los problemas éticos que plantea la tecnologia no se limitan
solo al uso posible de los artefactos, sino que surgen en virtud de las intencio-
nes de los agentes que forman parte de los sistemas técnicos, de sus fines, de-
seos y valores, asi como de los resultados que de hecho obtengan, incluyendo
los resultados no intencionales.

De esto se deriva la necesidad de evaluar los sistemas técnicos y de respon-
der la pregunta: ;jtecnologia para qué y para quiénes? Esto significa poner al
frente de la discusion el problema de los fines y de los valores en funcion de
los cuales se genera, se desarrolla y se aplica un sistema técnico. Ante conse-
cuencias nocivas, por ejemplo el deterioro del ambiente como consecuencia de
desechos industriales, o ante fines reprobables, como los que estan implicitos
en la construccién de armamentos, debemos plantear preguntas, como las si-
guientes cuatro que discute el filésofo espafiol Manuel Cruz en un ensayo mas
general sobre el problema de la responsabilidad: ;quién debe hacerse cargo?,
(de qué es responsable?, jante quién es responsable?, y jen nombre de qué es
responsable? [véase Cruz 1999].

La evaluacién de los sistemas técnicos debe realizarse en dos niveles: uno
interno a cada sistema y otro externo. La evaluacion interna se concentra en torno
al concepto de eficiencia y otros conceptos emparentados con éste, como fac-
tibilidad, eficacia y fiabilidad. La evaluacidn externa tiene que ver con el con-
texto social y cultural. Se trata de la evaluacion y la deseabilidad de las inno-
vaciones tecnolégicas y del desarrollo tecnologico desde la perspectiva del



98 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

contexto social amplio al cual afecta la aplicacion de los sistemas técnicos en
¢l insertos. Desde esta perspectiva se analiza el impacto de la tecnologia en la
sociedad y en la cultura. Igualmente, se analizan los constrefiimientos que desde
el contexto cultural y social existen de hecho, asi como los que seria deseable
que existieran para el desarrollo y la innovacion tecnolégica, asi como para las
aplicaciones de la tecnologia.

§ 2. LA EVALUACION INTERNA DE LOS SISTEMAS
TECNICOS

Eficiencia

La eficiencia técnica se refiere a la adecuacién de los medios a los fines pro-
puestos. La eficiencia de un sistema técnico se entiende como la medida en la
que coinciden los objetivos del sistema con sus resultados efectivos. Un siste-
ma es mas eficiente que otro si obtiene mas de las metas propuestas con me-
nor derroche, es decir, con menos consecuencias no previstas.

La eficiencia es una nocidn estrechamente ligada con la racionalidad de
medios a fines. Como vimos antes, esta nocion se refiere a la eleccién de los
medios mas apropiados para la obtencién de ciertos fines, pero no implica la
discusion de la adecuacion o de la correccion de los fines en cuestion.

Una técnica puede considerarse maés eficiente que otra si mediante ella se
obtienen los mismos resultados a un costo menor, o si al mismo costo logra mas
y mejores resultados. La evaluacion del costo no debe entenderse Gnicamente
en un sentido econdmico; puede referirse, por ejemplo, al gasto de energia, natural
o humana, o al tiempo necesario para realizar alguna tarea.

Otros conceptos relacionados con la eficiencia y que se aplican en la eva-
luacién interna de los sistemas técnicos son, por ejemplo, la factibilidad de un
sistema (que pueda realizarse logica y materialmente), la eficacia (que logre
realmente los fines que se propone alcanzar) o la fiabilidad (que la eficiencia
sea estable). '

§ 3. LA EVALUACION EXTERNA DE LAS TECNOLOGIAS

Los sistemas técnicos también deben evaluarse desde un punto de vista exter-
no, es decir, desde el punto de vista del contexto donde se aplicaran y al cual
afectaran las consecuencias de su aplicacion.



EVALUACION DE TECNOLOGIAS 99

Por ejemplo, con respecto a la produccidn de energia eléctrica por medio de
plantas nucleares, desde un punto de vista interno podria calcularse el costo
econdmico de construir y operar la planta. Con esta informacién podria hacerse
una comparacion con otras técnicas para producir la misma cantidad de ener-
gia durante el mismo periodo.

Pero desde la perspectiva de un contexto mas amplio, deben tomarse en cuenta
las consecuencias en el sistema econdmico de la inversion de recursos en la
construccion y operacion de la planta, las plazas de trabajo que se creardn o se
desplazaran, las consecuencias ambientales de su construccién y operacion, el
impacto social y cultural en la forma de vida de los habitantes de la zona donde
opere la planta, los riesgos que implica su construccién y operacion, los bene-
ficios que traerd, etcétera. Desde este punto de vista, lo que importa son los seres
humanos y la satisfaccion de sus necesidades y de sus deseos legitimos.

En suma, la evaluacion externa de un proyecto tecnolégico debe tomar en
cuenta los siguientes aspectos: su costo intrinseco y la disponibilidad de recursos
para enfrentar en su caso ese costo; sus posibles consecuencias en la estructu-
ra social y cultural, asi como en el entorno natural, y por consiguiente el costo
social y ambiental que puede tener su realizacién y operacion; el tipo de nece-
sidades que puede satisfacer y la prioridad que la sociedad en cuestion les asigna
a éstas para su satisfaccion.

El desarrollo tecnologico depende de decisiones humanas, las cuales se rea-
lizan a la luz de concepciones —la mayoria de las veces implicitas— sobre la
naturaleza humana, los deseos y las necesidades de las personas, asi como de
las maneras de lograr una vida buena y feliz. El desarrollo tecnoldgico puede
favorecer la realizacion de intereses generales auténticos de las comunidades
humanas, por ejemplo obtener energia limpia para una poblacion, o puede ir
en contra de ellos y promover intereses particulares de sélo ciertos grupos (por
ejemplo ganancias de una sola empresa) o solo ciertas naciones (por ejemplo
de las naciones industrializadas frente a las naciones pobres).

La evaluacion externa de la tecnologia y del desarrollo tecnologico, desde
un punto de vista moral, exige que se desarrollen modelos de prevision del
impacto en el ambiente y en la sociedad, y que se establezcan cauces adecua-
dos para una mayor participacién en la evaluacion de los propios usuarios de
tecnologia.

El impacto de las tecnologias modernas ha sido indudablemente muy fuer-
te, y puede alterar la identidad social y cultural de las comunidades que elabo-
ran o importan tecnologias sin evaluar adecuadamente su uso y las consecuencias
de su aplicacion.

Por esto es indispensable que se disefien y apliquen mecanismos de evalua-
cion externa de tecnologias, los cuales permitan impulsar, o en su caso dete-



100 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

ner —o modificar— la realizacién de proyectos tecnolégicos, sobre todo cuando
éstos puedan afectar el desarrollo econémico, social y cultural de la sociedad
que pretende elaborarlos o importarlos y utilizarlos.

§ 4. EL CONCEPTO DE EFICIENCIA TECNICAY EL PAPEL
DE LAS COMUNIDADES DE USUARIOS

Las comunidades de usunarios también cumplen vun papel fundamental en la
evaluacion interna de tecnologias, por ejemplo en relacién con la aplicacién de
conceptos como el de eficiencia. Veamos por qué.

Llamemos O al conjunto de los objetivos o fines que pretenden obtener los
agentes que operan determinado sistema técnico. LLlamemos R al conjunto de
resultados, es decir, de sucesos que de hecho se obtienen cuando ha operado
el sistema en cuestion. Obviamente, puede haber muchos resultados no buscados
intencionalmente como consecuencia de la operacién del sistema, por lo que
los conjuntos Oy R no necesariamente coincidiran, aunque generalmente ten-
dran una interseccion importante.

Recordemos que el concepto de “eficiencia” de un sistema técnico, como
lo ha definido Miguel Angel Quintanilla, se entiende en términos del grado de
ajuste entre los fines deseados y los resultados de hecho obtenidos cuando ha
operado el sistema. Suponiendo que los conjuntos O y R tienen una cardinalidad
definida, es decir, que es posible contar sus elementos, la eficiencia técnica del
sistema A se define entonces como:

_ JONR]
E(4)="T60R]

donde E (4) es la eficiencia de una accién o de un sistema de acciones 4, con
un conjunto de fines O y resultados efectivos R.

El valor de E (4) estara dentro del intervalo [0,1], es decir, seré un nimero
entre el cero y el uno. Si los fines y los resultados no tienen nada en comun, o
sea si la interseccion de los conjuntos Oy R es vacia (O DR = ), entonces la
eficiencia del sistema de accion serad nula: E (4) seréa igual a cero.

Un sistema serd maximamente eficiente si £ (4) =1, 0sea,si0O "R=0 v
R = 0 = R, esto es, si todos los fines deseados estan incluidos en el conjunto
de resultados y no hay consecuencias imprevistas dignas de tomarse en cuenta.

La efectividad o eficacia se define como el grado en el que el conjunto O
de fines propuestos esta incluido en el conjunto R de resultados que se obtie-
nen de hecho.



EVALUACION DE TECNOLOGIAS 101

_ JONR]/
F(4) 70]
Si O C R, es decir, si se obtienen todos los fines buscados (aunque haya otros
resultados no intencionales), el sistema es maximamente eficaz o efectivo.

Un sistema puede ser eficaz, pero no eficiente. De hecho, puede ser maxi-
mamente eficaz, pero muy ineficiente. Por ejemplo, si logra todos los fines
propuestos (es maximamente eficaz) pero tiene muchas consecuencias no pre-
vistas, que son ademas muy costosas en términos econdémicos y de otros para-
metros que quienes evaliian juzgan valiosos. Por ejemplo, eliminar una plaga
con un insecticida que mate toda la flora y fauna de un bosque.

R=0

Un sistema maximamente eficaz y maximamente eficiente.
Se logran todas las metas deseadas y no hay ningin resultado no buscado.

O CR

Un sistema eficaz pero muy ineficiente.
Se logran todas las metas, pero hay muchos resultados indeseados.



102 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

De acuerdo con lo anterior, una de las condiciones para elaborar sistemas
técnicos eficientes es que los agentes intencionales que forman parte de él tengan
conocimientos adecuados —tanto cientificos como propiamente técnicos— del
sistema material y de los procesos causales que pueden dar lugar a los fines
propuestos. Requieren también conocimientos de las circunstancias en las que
se ejecutardn las acciones pertinentes e, idealmente, conocimiento del mayor
namero posible de consecuencias relevantes de la operacidn del sistema.

Esta idea de eficiencia tecnoldgica supone que las metas y los resultados de
hecho de la operacion del sistema pueden a la larga medirse de manera objeti-
va, independientemente de las creencias y motivos de los agentes intenciona-
les cuyas metas y propdsitos son parte integral del sistema. Esto quiere decir
que se supone la posibilidad de identificar y describir los conjuntos de objeti-
vos de los agentes y de resultados pertinentes de la operacion del sistema, aunque
se concede que puede haber diferentes apreciaciones y evaluaciones de ambos
conjuntos (metas y resultados), segtin diferentes puntos de vista de observadores
y de usuarios. Es decir, los mismos resultados pueden ser valiosos para algu-
nos grupos o individuos, pero no para otros.

Pero esta concepcion enfrenta una seria dificultad. Mientras que el conjun-
to O de metas o de objetivos puede identificarse inequivocamente una vez que
ha quedado establecido el conjunto de agentes intencionales, el conjunto R de
resultados no puede identificarse de la misma manera inequivoca. El conjunto
de resultados pertinentes que de hecho se producen no depende inicamente de
los agentes intencionales que disefian o que operan el sistema técnico y de la
interpretacion que ellos hagan de la situacion.

El problema es que para medir la eficiencia de un sistema es necesario haberlo
identificado previamente, incluyendo la determinacién del conjunto de resul-
tados de hecho (R). Pero la identificacion de este conjunto dependera de la manera
en la que se identifique el sistema técnico en cuestion asi como su ambiente, y
esto variard de acuerdo con los intereses de diferentes grupos y sus diversos
puntos de vista, pues muy probablemente apliquen diferentes criterios de iden-
tidad para el conjunto R. Y el problema es que no existe una inica manera legiti-
ma de establecer esos criterios. Por consiguiente no hay una tinica y legitima
manera de fijar la identidad del conjunto de resultados de hecho (R). La eficiencia,
entonces, es relativa a los criterios que se usen para determinar el conjunto de
resultados R.

Por ejemplo, la eficiencia de un nuevo disefio de automdvil podra medirse
y determinarse de acuerdo con los propdsitos que se plantean los tecnélogos
que los disefian, digamos en términos de alcanzar mayores velocidades en au-
topistas, con menor consumo de gasolina y menor contaminacién ambiental por
parte de los gases emitidos por el motor. Pero quiz4 la mayor velocidad que puede



EVALUACION DE TECNOLOGIAS 103

alcanzar el automévil dé lugar a un incremento en los accidentes y en el con-
secuente nimero de heridos y muertos en las carreteras. jConsiderarian los
ingenieros que disefiaron el vehiculo estos datos como consecuencias no pre-
vistas para medir la eficiencia del coche? Lo menos que podemos decir es que
es un asunto controvertible. En el siguiente capitulo, “Naturaleza, técnica y ética”,
ilustraremos de nuevo este problema al hablar de las consecuencias del uso de
clorofluorocarburos (CFC) en los refrigeradores y en latas de aerosol, que tu-
vieron como consecuencia no prevista el adelgazamiento de la capa de ozono.
Incluir 0 no esta consecuencia para determinar la eficiencia de los sistemas de
refrigeracion en los que se usaron CFC es, de nuevo, por lo menos un asunto que
depende de los criterios aplicados, y éstos no son Unicos ni tienen una objeti-
vidad absoluta.

El corolario de todo esto es que la eficiencia no puede considerarse como
una propiedad intrinseca y absolutamente objetiva de los sistemas técnicos.

Este problema puede analizarse mas a fondo desde diferentes perspectivas
filoséficas. Una de ellas es metafisica, es decir, tiene que ver con los proble-
mas de identidad y de la naturaleza de los objetos que entran en juego para de-
terminar la eficiencia de los sistemas, por ejemplo, de los conjuntos de fines y
de resultados. Desde cierto punto de vista, la identidad del conjunto R, y por
lo tanto de todo el sistema técnico en cuestion, depende de los recursos con-
ceptuales disponibles para quienes hacen la evaluacién de la eficiencia del sis-
tema. El argumento puede elaborarse y fundamentarse en términos de la posi-
cién metafisica conocida como “realismo interno” que se discute en el capitulo
nueve, “Constructivismo, relativismo y pluralismo”.

Pero incluso si se descarta esta linea de argumentacion metafisica, subsiste
un problema puramente epistemologico. A saber, que normalmente serd impo-
sible conocer todas las consecuencias de la operacion de un sistema técnico A4,
debido a limitaciones humanas. Asi, siempre sera necesario elegir cudles con-
secuencias se consideran pertinentes para evaluar la eficiencia del sistema técnico.
Pero la determinacidn de cudles consecuencias son relevantes serd un asunto
controvertible; dependera de los diferentes intereses y puntos de vista.

Veamos todavia otro ejemplo. Durante un largo periodo la contaminacioén
ambiental no parecié una consecuencia pertinente de la explotacion del petro-
leo y del uso de los motores de combustion interna. Parte de 1a controversia entre
compaiiias petroleras y organizaciones ecologistas, como la que han protago-
nizado la compaiiia Shell y la organizacién Greenpeace con respecto a formas
de desechar plataformas de petréleo, se basa en que cada una de las partes re-
curre a criterios distintos para delimitar el conjunto R de consecuencias perti-
nentes.



104 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

Un elemento basico de estas controversias gira en torno a la adopcion o no
del lamado “principio de precaucion”, es decir, el principio que establece que
es suficiente contar con “evidencia razonable”, aunque no sea contundente, de
que ciertas acciones especificas produciran o estan provocando un dafio al
ambiente, para prohibir la ejecucion de tales acciones. Un problema crucial aqui
por supuesto es el de la forma o los criterios para identificar las consecuencias
pertinentes de la operacion del sistema.

La conclusién es que la eficiencia-de un sistema técnico no es independiente
de los recursos y los criterios de quienes miden la eficiencia e identifican los
conjuntos pertinentes. Pero esto no quiere decir que la eficiencia sea algo sub-
jetivo. La eficiencia es objetiva, pues no depende de valores y creencias sub-
jetivas. También es objetiva en el sentido de que una vez que los fines propuestos
quedan establecidos por los agentes intencionales que componen el sistema, y
una vez que el conjunto de resultados R queda determinado intersubjetivamente
entre quienes evaluaran la eficiencia del sistema, entonces se desprende un valor
de la eficiencia que no depende de las evaluaciones subjetivas que los agentes o
los observadores hagan de las consecuencias (por ejemplo que les gusten o no).

Podemos concluir, asi, que al igual que la racionalidad instrumental, la efi-
ciencia depende de los agentes y depende de los contextos, es relativa a ellos,
pero esto no equivale a que sea subjetiva.

La eficiencia no depende s6lo de los fines de los agentes intencionales que
forman parte del sistema tecnologico cuya eficiencia se est4 evaluando; tam-
poco sblo de la adecuacion de los medios para obtener esos fines. La eficien-
cia depende también del conjunto de resultados (R), cuya identidad a la vez
depende de los criterios que se apliquen por quienes hacen la evaluacion. La
cuestion es que hay mas de una manera legitima de establecer esos criterios.
Este es el tipo de problemas que hablan caracteristicamente de un pluralismo
en la cienciay en la tecnologia, sobre lo cual profundizaremos en la tercera parte
de este libro.

§ 5. EL PROGRESO TECNOLOGICO

Para concluir este capitulo, subrayemos que el problema recién mencionado
apunta a ciertas restricciones del concepto de eficiencia técnica y del papel que
puede desempefiar dentro de la filosofia de la tecnologia, por ejemplo, con res-
pecto a la caracterizacion del progreso tecnoldgico. Algunas ideas sobre el pro-
greso son compatibles con este concepto de eficiencia, pero otras no. El con-
cepto puede utilizarse para proponer algun criterio de progreso, pero no un criterio
de progreso absoluto.



EVALUACION DE TECNOLOGIAS 105

Dado un conjunto de objetivos O y un conjunto de resultados R, puede de-
terminarse si una sucesion de cambios tecnologicos es progresiva o no, con base
en el concepto propuesto de eficiencia. Pero la misma sucesion de cambios en
un sistema tecnoldgico puede ser ordenada de maneras diferentes segiin los
criterios que se usen para identificar al conjunto R.

Es posible hacer una evaluacién del progreso, pero inicamente en relaciéon
con un conjunto dado de metas intencionales de los agentes que forman parte
del sistema, més algunos criterios para identificar los resultados, los cuales
dependen de los intereses y del punto de vista de quienes hacen la evaluacion.
De este modo, sélo podemos ordenar parcialmente las sucesiones de cambios
en un sistema técnico, o de cambios de un sistema a otro que persigan fines
semejantes. Pero no hay ninglin criterio absoluto de eficiencia por encima de
los puntos de vista y los intereses, en cuyos términos pudiera establecerse al-
gun criterio absoluto de progreso técnico que permitiera determinar un orden
unico de las sucesiones de cambios dentro de un sistema, o de las sucesiones
de sistemas diferentes.

Por ejemplo, podemos considerar que ha habido progreso en el disefio de
automoviles en relacion con la meta de producir automéviles mas veloces. Pero
si nuestro valor prioritario es la preservacion del ambiente y que no haya con-
taminacidn por la emision de gases de los motores de gasolina, entonces el
progreso seria que ya no hubiera coches con motores de gasolina sino, diga-
mos, con motores eléctricos, aunque fueran menos veloces.

Pero esto no deberia sorprendernos. El progreso, incluso en las ciencias duras,
puede evaluarse s6lo sobre la base de un conjunto dado de valores y de fines
propuestos. No existe ningun punto de vista desde “el ojo de Dios” para eva-
luar el progreso, que fuera trascendente a los puntos de vista e intereses de grupos
humanos. Tampoco existe un criterio absoluto o una meta absoluta hacia la cual
converjan las teorfas cientificas. Ni siquiera la verdad desempeiia ese papel, como
lo sugiere la perenne disputa entre “realistas” y “antirrealistas”, tal y como lo
discutiremos en los tres Gltimos capitulos del libro. Ni la verdad —o sus suce-
daneos, como la “verosimilitud”— pueden tomarse como los Unicos criterios
universalmente aceptados para evaluar el progreso cientifico. No debe sorpren-
dernos entonces que esto ocurra con mayor razén en la tecnologia, un campo
que existe Unicamente en virtud de la enorme variedad de valores, metas, in-
tereses, aspiraciones e interpretaciones de los seres humanos. Poder estable-
cer sucesiones de sistemas técnicos parcialmente ordenados con respecto a una
mayor eficiencia, ofreciendo asi un criterio parcial de progreso, en oposicién
a uno absoluto, es lo mas que podemos tener, y es lo més objetivo a lo que
podemos aspirar. Pero esto es mucho mas de lo que hubiéramos podido espe-
rar a primera vista.



106 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

Mas aun, aunque no es facil, no hay razén para suponer que las personas que
aplican diferentes criterios para evaluar la eficiencia de un sistema no puedan
discutir racionalmente entre si y, en su caso, modificar su punto de vista y al-
canzar acuerdos sobre criterios aceptados en comun para determinar el conjunto
de resultados de hecho de la aplicacion de un sistema técnico (el conjunto R),
en circunstancias especificas, por ejemplo, para evaluar el dafio ambiental que
produce una central nucleoeléctrica. Esta es una de las metas que deberian buscar
las controversias en cuestiones tecnolégicas. El acuerdo que asi se lograra, sin
embargo, no deberia pensarse como absoluto, perenne e inmutable. El acuerdo
alcanzado y los criterios acordados pueden ser desafiados en cualquier momento,
pero no hay nada terrible en eso. Si el desafio se basa en razones, entonces lo
racional es examinarlas y evaluarlas. Todo esto debe ser bienvenido, ya que ésa
es la mejor manera como cambian e incluso progresan el conocimiento, la ciencia,
la tecnologia, la moral y la sociedad en su conjunto.



6
NATURALEZA, TECNICAY ETICA

§ 1. DANOS JUSTIFICABLES

Hemos visto que los sistemas técnicos concretos si estan sujetos a evaluacio-
nes morales y no son éticamente neutros. Hemos sugerido también que no todo
sistema técnico que produzca dafios a personas, a sus bienes o al medio am-
biente es moralmente condenable, porque hay situaciones en las cuales se puede
justificar la realizacién de acciones o la operacién de sistemas técnicos que
produzcan algin dafio. Una operacién quirtrgica donde se mutila parte de un
cuerpo produce un dafio, pero es aceptable cuando es necesaria para preser-
var o restaurar la salud o incluso salvar la vida del enfermo.

§ 2. CONDICIONES PARA LA ACEPTABILIDAD DE DANOS

Es posible sugerir algunas condiciones para aceptar moralmente una accién y
la operacion de un sistema técnico aunque produzca algiin dafio a una perso-
na, a un grupo de personas o a la naturaleza (por ejemplo a animales o al am-
biente). Tales condiciones podrian ser las siguientes:

a) Que los fines que se persiguen sean moralmente aceptables para quienes
operan el sistema y para quienes seran afectados por su operaciéon y por sus
consecuencias.

b) Que esté bien fundada la creencia, para quienes operaran el sistema téc-
nico y para quienes seran afectados por su operacion y por sus consecuencias,
de que los medios que se usaran son adecuados para obtener los fines que se
buscan.



108 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

¢) Que los medios que se usaran sean aceptables moralmente para quienes
operaran el sistema y para quienes seran afectados por la operacién del siste-
ma y por sus consecuencias.

d) Que no haya ninguna opcién viable que permita obtener los mismos fi-
nes sin producir dafios equivalentes.

e) Que los fines sean deseables para quienes operaréan el sistema y para quienes
sufrirén las consecuencias, aunque se produzcan esos dafios.

Las condiciones a-e podrian plantearse en principio como un criterio para
aceptar moralmente la operacion de un sistema técnico, aunque produzca da-
fios. Es decir, las cinco condiciones serian conjuntamente suficientes e indivi-
dualmente necesarias para aceptar la operacion del sistema técnico en cuestion.
Esto significaria que seria suficiente que se cumplieran las cinco condiciones
para aceptar la operacién del sistema técnico, aunque produzca cierto dafio, y
que si alguien sostiene que la operacidon de cierto sistema es moralmente acep-
table, tendriamos que comprobar que se cumple cada una de las condiciones.

Asi, por ejemplo, supongamos que un médico propone una intervencion
quirargica que ¢l sabe que no es necesaria para curar a un enfermo o para sal-
var su vida, o que es inutil para esos mismos fines, digamos porque el enfer-
mo se encuentra en estado terminal y no sanaré de ninguna manera. Aplican-
do el criterio anterior, podriamos concluir que el médico actua inmoralmente,
pues no se cumple la condicion b.

§ 3. INDETERMINACION DE LAS CONSECUENCIAS
DE LAS INNOVACIONES TECNOLOGICAS

Enlas condiciones a-e se asumen sin embargo dos supuestos que conviene hacer
explicitos, y que hacen patente las limitaciones de esta propuesta:

1) Por un lado, se supone que todos los dafios que produciré el sistema téc-
nico son previsibles.

2) Por otra parte, se supone que hay algun criterio compartido por quienes
operaran el sistema y por quienes serdn afectados por su operacién, para deci-
dir cuando los medios son aceptables y cuando el fin es deseable, a pesar de
que su obtencioén suponga dafios (previsibles).

Esto es lo que ocurre en el caso de la intervencion quirurgica. Se dafia o mutila
al cuerpo, pero el médico y el paciente conocen las consecuencias, y el paciente
esta dispuesto a asumirlas con tal de obtener el beneficio final: la curacion.



NATURALEZA, TECNICA Y ETICA 109

El problema es que estos dos supuestos raramente se cumplen en la vida real.
Como ya hemos subrayado antes, en la mayoria de las situaciones en las que
operan sistemas técnicos, y sobre todo cuando se trata de innovaciones tecno-
16gicas, no es posible predecir todas las consecuencias en las personas, las co-
munidades, sus bienes o en el ambiente. En muchas ocasiones se producen dafios
que son resultados no intencionales de la operacion del sistema técnico en cues-
tion, los cuales eran muy dificiles de prever desde el principio.

Esto es tipico en la tecnologia. La gran mayoria de las decisiones tecnold-
gicas que pueden tener un fuerte impacto social o ambiental deben tomarse en
contextos de incertidumbre, donde a lo més hay bases razonables para creer
que habra o que no habra efectos negativos, pero normalmente no pueden to-
marse sobre la base de razones incontrovertibles para todo aquel que tenga acceso
alainformacién y a los conocimientos pertinentes, como se exige a los cono-
cimientos cientificos. Estas ltimas son las razones que, por ejemplo, Luis Villoro
llama razones objetivamente suficientes:

Que una razén sea objetivamente suficiente implica que pueda ser sometida a prue-
ba por cualquiera y resista, que no pueda ser revocada por los argumentos o contra-
ejemplos que pudieran enfrentarsele, en suma, que sea valida para cualquier sujeto
dotado de razén [Villoro 1982, p. 138].

El segundo problema es que hay casos donde existen intereses opuestos entre
quienes desean aplicar el sistema y quienes seran afectados por él y juzgan sus
consecuencias. En estos casos no existe un criterio compartido, y no se puede
esperar un consenso entre todas las partes acerca de si el dafio esta justificado.

En un extremo de este segundo tipo estan las situaciones de intereses irre-
conciliables. Por ejemplo, entre organizaciones ecologistas, cuyo interés es la
preservacion del ambiente, e industrias petroleras, cuyo interés primordial es
el beneficio econémico. En estas situaciones, a la vez, habra casos en donde
serd posible todavia establecer una comunicacion racional entre las partes in-
volucradas y llegar a acuerdos parcialmente satisfactorios para cada una; pero
habra otros casos en los que sera imposible un acuerdo racional entre las partes.

(Qué hacer entonces frente a las innovaciones tecnologicas? ;Conviene
adoptar un principio conservador que establezca que dado que los resultados
finales de una innovacion dependen de muchos factores que no son predecibles,
y puesto que de hecho normalmente es imposible predecir todas las conse-
cuencias de la aplicacion de casi cualquier tecnologia interesante, entonces
mas vale prohibir las innovaciones?

Seria dificil justificar éticamente un principio conservador asi. Pero ademas
seria initil en la practica, pues en un mundo como el nuestro no habria mane-



110 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

ra de detener de hecho las innovaciones tecnoldgicas y su proliferacion. Por
ejemplo, frente al reclamo de prohibir experimentos de clonacién con genes
humanos, suele responderse que sino se permiten en laboratorios reconocidos
y donde pueda tenerse control de lo que hacen, de todos modos se hard en la-
boratorios clandestinos fuera de controles institucionales.

Si no queremos ser conservadores en exceso prohibiendo practicamente toda
innovacién tecnologica, ;queda tan sélo la opcién de aceptar el desarrollo y
la aplicacion de todo tipo de innovacién tecnolégica, y s6lo sobre la marcha
corregir los resultados indeseables? Tampoco esta opcion, en el otro extremo,
parece ser aceptable. La humanidad ya ha recibido varias lecciones por no te-
ner controles adecuados, como ocurrié con los desperdicios nucleares, y de-
beria aprender de eso.

En efecto, aun suponiendo que la energia nuclear s6lo se hubiera utilizado
para fines no violentos, los desechos de los primeros afios de'la era nuclear se
manejaron de acuerdo con estandares que ahora se reconocen como inadecua-
dos, produciendo el gravisimo problema de una acumulacion de desperdicios
nucleares que es inaceptable para las normas actuales. Esto sugiere que si bien
no es aplicable un principio que exija conocer con razones objetivamente su-
ficientes las consecuencias de las innovaciones tecnologicas para proceder a
su aplicacion, tampoco podemos permitir la aplicacion indiscriminada y la pro-
liferacién de todo tipo de tecnologia sin control alguno.

(Hay algtin punto intermedio entre un principio conservador que prohiba las
innovaciones tecnoldgicas y la inmoderada aceptacion de toda tecnologia, que
permita orientar la toma de decisiones y las acciones frente a las innovaciones
tecnolégicas?

Ante este tipo de problemas se ha propuesto el llamado “principio de pre-
caucién”, al que ya aludimos antes, para establecer un vinculo entre la ciencia
y la toma de decisiones con respecto a la aplicacién de cierto tipo de tecnolo-
gias. Muchas organizaciones ecologistas defienden este principio, ya que es-
tablece que se tomen medidas preventivas cuando existan bases razonables,
aunque no sean concluyentes, para creer que la introduccién de sustancias o de
energia en el ambiente puede resuitar peligrosa para animales, para seres hu-
manos o para ¢l ecosistema en general. El principio prohibe por ejemplo que
se arrojen al ambiente desechos industriales si existe una base razonable, aunque
no se tenga evidencia contundente, para creer que existen relaciones causa-
les entre los desechos y los dafios.

Pero si bien este principio parece racional, su aplicacién de cualquier ma-
nera queda sujeta a una controversia, pues en general no hay criterios Unicos,
aceptables para todos los interesados, para determinar cudndo existen esas “bases



NATURALEZA, TECNICA Y ETICA 111

razonables” para sospechar que hay alguna relacion causal entre ciertas acciones
y cierto fendmeno (considerado perjudicial).

Cuando se trata de aplicar innovaciones tecnoldgicas, por razones politicas
y econdmicas, las empresas y los gobiernos suelen establecer condiciones mas
dificiles de satisfacer para aceptar que hay bases razonables para creer que esas
innovaciones son causalmente responsables de ciertos efectos negativos.

La situacidén se complica alin mas, porque en los contextos tecnolégicos las
decisiones no estan s6lo en manos de expertos. Las decisiones tecnolégicas son
mucho mas complejas: ciertamente intervienen grupos de expertos que pueden
decidir acerca de la factibilidad o de la eficiencia de una técnica, pero las de-
cisiones sobre aplicaciones tecnologicas en gran medida las toman grupos de
empresarios o funcionarios del Estado de acuerdo con intereses muy diversos.
Las diferencias y las confrontaciones de intereses hacen que sea muy dificil llegar
a acuerdos acerca de lo que cuenta como “bases razonables”.

Por ejemplo, la compaiiia petrolera transnacional Shell habia tomado en 1996
la decisién de hundir en el Mar del Norte una plataforma petrolera. Su deci-
sion obedecia a razones e intereses econémicos, y el hundimiento era la for-
ma mads barata de deshacerse de la plataforma. Es decir, de acuerdo con una pura
racionalidad de medios a fines, la decision de la Shell era racional. Pero no estaba
a discusion el fin (deshacerse de la plataforma), es decir, no se estaba aplican-
do una racionalidad de fines.

En cambio, ciertos grupos ecologistas alegaban que era necesario discutir
el fin, el cual de hecho era condenable, pues el hundimiento de la plataforma
produciria un dafio irreparable al medio. Era necesario entonces abandonar el
fin de hundir la plataforma y buscar formas alternativas y mas seguras de des-
hacerse de ella.

Al no existir evidencia concluyente, aceptable universalmente, que permi-
tiera determinar de modo contundente los dafios al medio, los ecologistas ale-
gaban que se trataba de un caso tipico en el que debia prevalecer el principio
de precaucién. La Shell, en cambio, alegaba que sélo podria tomar el curso de
accion sugerido por los ecologistas si se demostraba contundentemente la re-
lacion causal entre su accion (el hundimiento de la plataforma) y el dafio al
ambiente.

El proyecto se suspendi6 en el verano de 1996 por las acciones de grupos
ecologistas, y en virtud de su continua presion, la Shell anuncié en enero de
1998 que abandonaba el proyecto del hundimiento y estudiaria formas alter-
nativas de deshacerse de esos desperdicios.

Sobre este tipo de confrontaciones y controversias hay quienes hablan de
que se trata de “racionalidades” diferentes. Podria aceptarse esta manera de hablar
si lo que se quiere decir es que en un caso, la compafiia petrolera, por ejem-



112 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

plo, solo aplica la racionalidad de medios a fines, mientras que en el otro, la
organizacién ecologista aplica la racionalidad de fines. Pero més alla de eso,
esta manera de hablar subraya que hay intereses contrapuestos. Los diferen-
tes intereses llevaran a tomar decisiones distintas aunque los hechos a los que
se refieran las partes en conflicto sean los mismos; en el gjemplo, el hundimiento
de una plataforma petrolera.

Por lo general las decisiones de producir masivamente y de introducir al
mercado cierta tecnologia y sus productos corresponde a las empresas o a los
gobiernos. Y corresponde a los gobiernos permitir o prohibir la aplicacién o
difusidn de tecnologias especificas. Pero la deseabilidad de los sistemas téc-
nicos, y sobre todo la evaluacion de las consecuencias de su aplicacion, nunca
es una cuestion que atafia s6lo a expertos, ni s6lo a empresas, ni s6lo a gobier-
nos, sino que siempre involucran a amplios sectores sociales, cuando no a la
humanidad entera (sin exagerar, por ejemplo, en lo que afecta al ambiente).

Las decisiones tecnolégicas no son asépticas ni estan libres de intereses
(econdmicos, politicos, ideoldgicos). La toma de decisiones en tecnologia nor-
malmente esta contaminada de uno o varios de esos factores. Por esto, las con-
clusiones muy dificilmente serdn aceptadas de manera undnime.

Significa eso que no puede haber decisiones racionales? No. Por una par-
te, significa que si analizamos la situacion s6lo en términos de una racionali-
dad de medios a fines, la eleccion racional dependerd de los intereses y valo-
res de las partes.

Pero queda todavia la posibilidad de discutir racionalmente los fines, aun-
que no existe un conjunto fijo de reglas que pudieran aplicarse de manera au-
tomatica para obtener una conclusion unica con validez universal. Esto quiere
decir que no existen algoritmos de racionalidad, es decir, conjuntos de reglas
que puedan seguirse automaticamente, para las decisiones en relacién con los
fines cuando el sistema técnico en cuestion se analiza en el contexto amplio de
la sociedad y el ambiente que seran afectados por su aplicacion.

No debe sorprender que esto ocurra en la tecnologia, pues incluso con res-
pecto a la ciencia hace tiempo que se abandoné la idea de que la racionalidad
cientifica es algoritmica y debe conducir siempre a una Unica respuesta posi-
ble. La filosofia de la ciencia y de la tecnologia ha dejado claro ya desde hace
tiempo que la ciencia y la tecnologia carecen de las bases de certeza absoluta
que se crefa que tenfan incluso hasta hace pocos afios [véanse Olivé (comp.)
1995 y 1a parte tercera de este libro].

Pero aunque no haya certezas incorregibles ni algoritmos para la toma de
decisiones, y aunque constantemente en la ciencia y en la tecnologia se enfrenten
diferentes puntos de vista en funcidn de diversos intereses, eso no significa que



NATURALEZA, TECNICA Y ETICA 113

no haya vias de discusién para llegar a acuerdos racionales ni que sea imposi-
ble actuar racionaimente.

Contra lo que a veces se piensa, las controversias se establecen sobre la base
del reconocimiento del interlocutor como un agente racional, aunque por su-
puesto se discrepe de ¢l en la cuestion sujeta a debate, y aunque no se esté de
acuerdo con él en todos los presupuestos. Pero en las controversias las partes
ofrecen razones que deben ser evaluadas por los otros, y son finalmente for-
mas racionales de buscar acuerdos y por eso deben ser bienvenidas. Dado que
en la ciencia, pero mas en la tecnologia, se confrontan puntos de vista distin-
tos, con intereses diversos y a veces encontrados, [as controversias no sélo son
saludables, sino necesarias [véase Dascal 1997].

Las partes que participan en una controversia deben establecer una base
minima de acuerdos para proceder en la discusion, y cada una debe estar dis-
puesta a hacer modificaciones en sus actitudes y en sus presupuestos, sobre
la base de razones aducidas por la otra parte. En las controversias no necesa-
riamente, y mas bien rara vez, se lograra el acuerdo completo en todo lo que
interesa a cada una de las partes, pero en cambio es posible buscar el acuerdo
para resolver problemas concretos, aunque tales acuerdos no signifiquen la de-
cisién 6ptima desde el punto de vista y segun los intereses de cada parte. Por
ejemplo, en el caso de la plataforma de petrdleo, las dos partes debieron sa-
tisfacerse con la decisién de suspender su hundimiento y buscar otras formas
alternativas para su eliminacion.

Por eso lareaccion ante la falta de certezas incorregibles y de puntos de vista
y de razonamientos Gnicos no debe ser la critica estéril a la ciencia y a la tec-
nologia, ni su rechazo global, sino mas bien el desarrollo y la participacion
responsable en las controversias acerca de decisiones que afectan a la comu-
nidad o al ambiente.

Normalmente las decisiones tecnoldgicas afectan a comunidades enteras o
al medio, por lo que en su discusion deben participar todas las partes interesa-
das, incluyendo a quienes sern afectados por las aplicaciones de la tecnolo-
gla en cuestion. Pero para que esto sea posible, y para aprovechar adecuada-
mente a la tecnologia, la opinién publica debe tener confianza en la ciencia y
en la tecnologia como fuentes de informacion confiable y de resolucion efec-
tiva de problemas. Por esta razén la comunidad cientifica y tecnologica tiene
una enorme responsabilidad para que la opinién publica pueda confiar razo-
nablemente en la ciencia y la tecnologia, pero no por meros ejercicios de au-
toridad, sino porque se conozcan sus procedimientos, que se sepa por qué son
confiables y cudles son sus limitaciones.

Por eso las comunidades cientificas y tecnoldgicas deben ser transparentes
en cuanto a sus metodologias y procedimientos, lo mismo que en cuanto a las



114 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

implicaciones o consecuencias de la aplicacion de tecnologias especificas. Se
trata, pues, de otro imperativo ético para estas comunidades.

Puesto que la propagacion de una tecnologia depende en gran medida de la
respuesta ptiblica que la acepte o no, la ciudadania debe decidir en funcién de
la informacidn que se le proporcione. Por eso, en los casos de innovaciones
tecnolégicas debe hacerse publica la informacién disponible acerca de lo que
se sabe de sus consecuencias, y dejar claro cudndo hay sospechas de consecuen-
cias indeseables, pero que no se conocen con certeza. En particular, debe se-
fialarse con claridad cudndo existen sospechas razonables de relaciones cau-
sales entre ciertos fendmenos, aunque no estén comprobadas seglin estandares
aceptados en el momento. Todo esto debe difundirse ampliamente y dejar que
el publico decida la suerte de la tecnologia en cuestion.

§ 4. LAS RESPONSABILIDADES MORALES
DE LOS CIENTIFICOS Y DE LOS TECNOLOGOS

Comentaremos ahora un caso especifico que nos permitird hacer un andlisis doble.
Por una parte, el de la responsabilidad moral de los cientificos y los tecndlo-
gos, como productores de ciencia y de tecnologia y, por otra parte, el de la apli-
cacidn y la justificacién del principio de precaucion, pues el caso que veremos
es uno tipico de las consecuencias imprevistas de la aplicacion de cierto siste-
ma técnico. Se trata del adelgazamiento en la capa de ozono en la atmoésfera
terrestre, como una consecuencia no prevista de la emision de ciertos compuestos
quimicos producidos industrialmente, los llamados clorofluorocarburos (CFC).

El premio Nobel de quimica de 1995 se otorgd a los cientificos Mario Molina
y Sherwood Rowland por sus trabajos sobre la quimica de la atmoésfera, par-
ticularmente por los relacionados con estudios acerca del problema de la capa
de ozono. En una de las multiples entrevistas que ofrecié Mario Molina poco
después de haber recibido el premio Nobel, comentaba que él y su colega Row-
land enfrentaron “un problema de ética superior”, cuando a principios de la
década de los afios setenta tuvieron la sospecha de que los CFC —compuestos
que se producian industrialmente y que eran muy utilizados en equipos de re-
frigeracion, de aire acondicionado y en latas de aerosol— podrian provocar dafios
muy serios a la capa de ozono en la atmoésfera terrestre.

Molina habia dedicado una buena parte de su carrera cientifica a investigar
en el laboratorio los mecanismos de reaccion de los CFC ante estimulos de ra-
diaciones electromagnéticas. En cierto momento le llamaron la atencién unos
estudios que indicaban que las moléculas de CFC se estaban acumulando en la
atmdsfera terrestre. Sin embargo, un cientifico inglés que habia inventado un



NATURALEZA, TECNICA Y ETICA 115

aparato para medir los CFC en la atmoésfera habia observado que su concentra-
cidn era bajisima, y habia concluido “que esa acumulacion no produciria nin-
glin proceso importante porque se trataba de compuestos totalmente inertes”.
Ahora sabemos que esa conclusién es valida solo con respecto a las capas in-
feriores de la atmosfera en las que los CFC no logran reaccionar. Pero es erré-
nea con respecto a las capas superiores de la atmosfera.

En su momento, Molina y Rowland se propusieron verificar o refutar esa
prediccién, 1o cual los hacia moverse en un terreno puramente cientifico. Al
estudiar el problema mas a fondo llegaron a una conclusién, basada inicialmente
s6lo en una extrapolacién de los resultados que conocian en sus estudios de
laboratorio, por lo cual quedaba sélo planteada como una hipdtesis que tendria
que corroborarse o refutarse de manera empirica. La hipétesis era que las mo-
1éculas de los CFC subirian sin reaccionar hasta la estratosfera, y ahi podrian
descomponerse por la accién de los rayos ultravioleta presentes por encima de
la capa de ozono, liberando el cloro que contenian. Los 4&tomos de cloro, a su
vez, podrian atacar a las moléculas de ozono. Aunque la concentracion de los
CFC era pequefia, lo mismo que las cantidades liberadas de cloro, las condiciones
en la estratosfera podrian dar lugar a un proceso catalitico, es decir se podria
iniciar una reaccion en cadena, por el cual cada dtomo de cloro podria destruir
miles de moléculas de ozono.

La conclusién —contra la hipétesis del cientifico inglés— era que la capa
de ozono, tan importante para preservar las condiciones en el planeta que son
necesarias para la vida, estaba amenazada por la emision hacia la atmoésfera de
los CFC.

En 1974 esta idea no pasaba de ser una hip6tesis basada en deducciones y
en extrapolaciones hechas a partir de estudios de laboratorio. Sin embargo,
para Molina y Rowland constituia una creencia que tenia bases razonables,
si bien no concluyentes, para ser aceptada.

Alllegar con bases razonables a la conclusion de que los CFC estaban ame-
nazando seriamente la capa de ozono, por ese mismo hecho Molina y Row-
land enfrentaron el problema moral: ;Qué hacer, como era correcto actuar?
Ineludiblemente tenian que elegir entre actuar en consecuencia con la creen-
cia, iniciando acciones encaminadas a sensibilizar a los gobiernos y a la in-
dustria sobre el problema, o abstenerse de hacerlo, limitdndose a comunicar
su hipotesis a la comunidad cientifica, en espera de pruebas que la corrobo-
raran o la refutaran, como aconseja la ortodoxia metodoldgica.

No en balde Molina y su colega consideraron el problema como de “ética
superior”, no porque pensaran que hay una cierta ética por encima de otras de
nivel mas bajo, sino simplemente porque en las circunstancias especificas en
las que se encontraban, el problema —como problema moral— era mas difi-



116 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

cil de resolver, digamos, comparado con el problema que se le plantea a alguien
que se da cuenta de que otras personas estan en peligro y tiene que elegir entre
actuar o no actuar para intentar ayudarlas.

Las dificultades aumentaban, en primer lugar, porque actuar en consecuencia
significaba comunicar ptublicamente su sospecha y tratar de convencer del riesgo
que implicaba la continuacién de la produccién y uso de los CFC, por un lado
a los responsables de la toma de decisiones politicas —quienes a la vez inci-
den sobre permisos y prohibiciones legislativas— para que legislaran sobre la
produccion de los CFC; y por otro lado a las industrias responsables de los pro-
cesos técnicos de produccion y uso de los CFC, para que suspendieran o al menos
redujeran drasticamente la produccion y el uso de tales artefactos, y buscaran
en todo caso los sustitutos adecuados. Pero ahi se afectaban grandes intereses
econdmicos, entre otros de los fabricantes de aerosoles, los cuales sin embar-
go representaban un obstaculo menor en comparacién con el principal productor
de los CFC, la firma Du Pont, uno de los gigantes de la industria quimica. Sien
ese momento no se contaba con pruebas para convencer a la comunidad cien-
tifica relevante, menos existia la evidencia contundente que la industria exigi-
ria para tomar decisiones que afectaban una produccidn en la que se habian
invertido millones de délares. Molina lo expresé de la siguiente manera:

Las empresas fundamentan su operacion y sus decisiones sobre datos puramente
factuales y 16gicamente rechazaban aquellos de nuestros planteamientos que sélo
estaban apoyados en la deduccion o en la extrapolacién de experimentos de labora-
torio. Esto nos enfrentd a un problema de ética superior, un problema moral; si es-
tdbamos convencidos de la altisima probabilidad y de la gravedad del dafio y de la
urgencia de empezar a actuar, ;jpodiamos restringirnos a argumentar Unicamente a
partir de la evidencia empirica? {entrevista inédita, realizada por Leopoldo Rodriguez].

§ 5. UN DILEMA ETICO

Molina y su colega tenian que elegir entre proceder de acuerdo con los estén-
dares metodolégicos aceptados por su comunidad cientifico-tecnolégica, y
esperar a corroborar o refutar la hipdtesis, o violar algunas de las normas me-
todologicas aceptadas, no para dar la hipétesis por corroborada, pero si para
comunicarla piblicamente mas alla de la comunidad cientifica e intentar con-
vencer a los industriales y a los politicos.

Esto es lo que tipicamente se 1lama un dilema ético. Un dilema ético es una
situacion en la cual una persona puede escoger entre por lo menos dos cursos
de accidn, cada uno de los cuales parece estar bien apoyado por algin estin-
dar de comportamiento [Resnik 1998, p. 23].



NATURALEZA, TECNICA Y ETICA 117

Elriesgo que suponia el caso que enfrentaban Molina y su colega era enorme,
pues se trataba ni mas ni menos que de una amenaza a la capa de ozono, que
a la vez repercutia sobre el sistema ecologico planetario. Ademas, el tipo de
problema requeria que se tomaran decisiones urgentemente, pues la concen-
tracion de los CFC causada por emisiones anteriores a que se tomaran medi-
das de control llegaria al nivel maximo alrededor del fin del siglo XX, y los
CFC pueden permanecer en la estratosfera hasta por cincuenta afios, por lo cual
su desaparicion, aunque se suspendiera totalmente su produccién, no ocurri-
ria antes de mediados del siglo XXI. De no haberse tomado ya medidas, el
proceso hubiera continuado hasta un grado en que habria sido imposible con-
trolarlo mas tarde.

Molinay Rowland publicaron en 1974 el articulo con su hipotesis en la pres-
tigiosa revista Nature y al mismo tiempo iniciaron acciones tendientes a lograr
la disminucién y en algiin momento la prohibicién de la produccion de CFC. La
evidencia que a juicio de la comunidad cientifica apoy6 definitivamente la hi-
potesis no se dio hasta once afios después, en 1985, pero ya antes se habia co-
menzado a tomar algunas medidas preventivas. Después de 1985 se firmaron
varios acuerdos internacionales para reducir la produccion de los CFC, encami-
nados a suprimirla por completo. En 1988 la firma Du Pont acordé suspender
la produccion de CFC y se nego a transferir la tecnologia a algunos paises que
estaban dispuestos a comprarla y a aplicarla. En 1995 Molina y Rowland reci-
bieron el premio Nobel de quimica por sus estudios sobre este tema.

§ 6. SABER PUEDE IMPLICAR
UNA RESPONSABILIDAD MORAL

El caso de Molina y Rowland ilustra dos cuestiones importantes: por un lado,
que es factible actuar de manera responsable en una situacion en la que un sis-
tema técnico estd produciendo dafios aun cuando no exista evidencia contun-
dente para aceptar una relacion causal entre la operacion del sistema y los dafios
en cuestion, es decir, es correcto aplicar el principio de precaucion, a condi-
cioén de que existan bases razonables para creer en la relacion causal en cuestion.
Y, por otro lado, que hay situaciones en las que los cientificos y tecndlogos
tienen responsabilidades morales qua cientificos y tecndlogos, es decir, por
su mismo cardcter de cientificos o tecnologos. Esto muestra que la ciencia 'y
la tecnologia no estan libres de valores, ni son éticamente neutrales, y mas aln,
que los cientificos y los tecn6logos pueden adquirir responsabilidades mora-
les por la propia naturaleza de su trabajo.



118 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

Ese tipo de responsabilidades morales aparece dentro de los sistemas de
produccién de ciencia y tecnologia porque, en determinadas circunstancias,
tener ciertas creencias con bases razonables, o tener cierto conocimiento ob-
jetivo, implica tener una responsabilidad moral y el deber de elegir entre cur-
sos de accién posibles.

En esas circunstancias, llegar a tener una creencia razonablemente fundada,
o tener un conocimiento objetivo, y tener una responsabilidad moral son dos
caras de una misma moneda. Sobre cuestiones cientificas y técnicas, quienes
primero tienen ese conocimiento son los cientificos y los tecnélogos, aunque
después otros sectores de la sociedad puedan tener acceso a ¢l y adquirir en-
tonces también una responsabilidad.

En el momento en que Molina y Rowland ilegaron a la conclusién de que
habia razones para creer que los CFC dafiaban la capa de ozono, por el acto
mismo por el que llegaron a tener la creencia, por el contenido de ella y por
el riesgo implicado, por ese mismo acto adquirieron una responsabilidad moral
como cientificos. El problema moral se planted dentro del sistema cientifico-
tecnolégico, no por fuera de ¢l

Molina y Rowland actuaron correctamente, hablando en términos éticos, no
porque antepusieran un deber como ciudadanos antes que el deber como cien-
tificos, sino porque al llegar a obtener la creencia, aunque fuera sélo razona-
blemente fundada, habian adquirido ipso facto una responsabilidad moral como
cientificos. Al decidir actuar y dar la voz de alarma més alld de la comunidad
cientifica, actuaron de manera moralmente correcta como cientificos.

Esto muestra que no es cierto que los Gnicos problemas morales que plan-
tean la ciencia y la tecnologia los constituya el uso posterior (bueno o malo)
que se haga de los conocimientos.

§ 7. EXPERIMENTOS CON ANIMALES

Hemos mencionado algunas razones por las cuales es inmoral hacer experimen-
tos con personas si no se les informa apropiadamente del experimento en el cual
participaran, de los riesgos que corren, y si no se les permite decidir por ellas
mismas si aceptan o no. Hay dos principios que ofrecen la base para calificar
de inmorales a los experimentos con personas si no se cumplen por lo menos
estas dos condiciones: uno es el principio que manda tratar a las personas siem-
pre como fines y nunca como medios, y el otro es el que indica que siempre se
debe permitir a las personas actuar como agentes racionales autonomos.
Pero no sélo los experimentos con personas plantean problemas éticos. Los
experimentos con animales también. Actualmente una gran cantidad de inves-



NATURALEZA, TECNICA Y ETICA 119

tigacion cientifica se realiza haciendo experimentos con animales. Es dificil
calcular el nimero de animales utilizados en experimentos en todo el mundo,
pero algunos autores consideran que puede llegar hasta a setenta millones de
animales por afio [Resnik 1998, p. 140]. Muchos de esos experimentos clara-
mente producen dafios en los animales, pues incluyen la viviseccion, la mutila-
c16n, la administracion de sustancias toxicas, y en muchos casos tienen como
resultado la muerte de los animales, o peor, en sufrimientos de por vida.

(Podemos hacer un juicio moral sobre ese tipo de experimentacién? O, al
menos, ;podemos establecer ciertas condiciones que deban cumplirse para Juzgar
como aceptable moralmente la experimentacién con animales?

Los dos principios a los que aludimos antes no prohiben la experimentacién
con animales, moralmente hablando, pues estan disefiados para ser aplicados
a seres humanos. ;Se desprende que entonces cualquier tipo de experimenta-
cién con animales es aceptable, o por lo menos que no es inmoral?

Esa pareceria ser una opcion. Pero también podemos extraer la conclusion
de que es necesario ampliar nuestros principios morales para dar cuenta de este
problema. Algunos autores, como Peter Singer [1990], han sostenido que si
limitamos la esfera de la moral s6lo a los seres humanos, entonces estamos
incurriendo en una falta semejante a las que han cometido a lo largo de la his-
toria de la humanidad quienes han defendido concepciones racistas y quienes
han practicado el racismo. Podemos entender el racismo como el trato discri-
minatorio de ciertas razas humanas, con la idea de que algunas razas son infe-
riores a otras.

Para Singer, limitar la esfera de la moral s6lo a la especie humana y dejar
fuera del alcance de la moralidad a otras especies bioldgicas supone una idea
semejante: se considera a la especie humana como la especie superior en el
planeta, y cualquier otra es inferior y puede ser discriminada. En particular, los
miembros de esas otras especies, sean chimpancés, gorilas, perros o ratas, pueden
ser usados como medios para obtener fines que nosotros, los seres humanos,
consideramos valiosos. No importa que para ello tengamos que infligir sufri-
mientos en muchos miembros de esas especies. Singer [lama a esta actitud “es-
pecismo”, subrayando su semejanza con el racismo.

Es posible considerar como inmoral la experimentacién con animales si se
parte del reconocimiento de un hecho: los animales en general, incluyendo a
los seres humanos, tienen la capacidad de sentir dolor.

Los objetores radicales de la experimentacién con animales sostienen que
de la misma manera en que es inmoral provocar dolor en los seres humanos para
fines experimentales sin su consentimiento, es inmoral hacerlo con otros ani-
males. Puesto que no podemos esperar que los animales participen en experi-
mentos con su propia voluntad, y nadie tiene derecho a decidir por ellos, esa



120 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

clase de experimentacidn deberia detenerse por completo. Negar esto seria de-
fender una superioridad moral de los seres humanos, y eso seria incurrir en
“especismo”.

Ante este tipo de propuesta, sin embargo, los defensores de la experimen-
tacién con animales pueden objetar que es necesario establecer una jerarquia
de valores. Es decir, hacer explicito qué nos parece mas valioso: la vida y el
bienestar de los seres humanos o los de otros animales.

Desde este punto de vista seria posible justificar la experimentacion con
animales, en virtud de que con base en el conocimiento y los resultados obte-
nidos a partir de esa experimentacion es posible producir vacunas o drogas que
pueden aliviar o evitar el dolor y salvar vidas de muchos seres humanos. No
se niega, entonces, que se inflijan dafios a los animales, pero se justifican esos
dafios en funcidn de un fin que, de acuerdo con la jerarquia de valores mencio-
nada, justifica la utilizacién de los animales como medios.

Los defensores de los animales todavia podrian contraargumentar que esa
jerarquia de valores es antropocéntrica y por tanto sesgada y sigue siendo “es-
pecista”. Se dice que es preferible la vida de un ser humano a la de un animal,
precisamente desde el punto de vista de los seres humanos, pero no se consi-
deran los intereses de los animales; por ejemplo, el de no sufrir. Se trata, final-
mente, de un ejercicio de poder, toda vez que los seres humanos estamos en con-
diciones de dominar a otras especies biologicas. Es la misma situacién que en
una sociedad esclavista y racista. Para la raza dominante es mas valiosa la vida
de los miembros de su raza que la de los miembros de la raza esclavizada (a la
cual considera inferior).

(Hay alguna piedra de toque en la realidad que permita dirimir una contro-
versia de esta naturaleza? En el caso del racismo se ha recurrido a un conoci-
miento factual, a un conocimiento de la situacién de hecho, para rechazar la tesis
de que desde un punto de vista biologico o antropoldgico algunas razas humanas
sean inferiores a otras. Pero estrictamente eso no es suficiente. Alguien puede
aceptar la igualdad bioldgica de todos los miembros de 1a especie, y todavia alegar
que desde un punto de vista moral algunas razas son superiores a otras.

Con esto de nuevo regresamos al problema de la fundamentacién de los
principios morales. Ya nos hemos referido varias veces a la propuesta kantia-
na de fundamentarlos sobre la idea de autonomia y de racionalidad. Una au-
téntica norma moral, para Kant, se distingue de una maxima que expresa sdlo
la costumbre de alguna sociedad particular, si es aceptable por cualquier suje-
to racional que, en el ejercicio de su autonomia, al examinarla racionalmente
y sin prejuicios, llegue a la conclusion de que esa norma es correcta.

Pero esta propuesta se ha criticado al menos por dos razones: /) de ante-
mano se limita a la especie humana, es decir, no nos ofrece razones para aceptar



NATURALEZA, TECNICA Y ETICA 121

o rechazar que los animales estén dentro del alcance de 1a moralidad, sino que
previamente los elimina del discurso moral, 2) incluso dentro del ambito ex-
clusivo de la especie humana, la propuesta tiene un supuesto que hoy en dia
es muy dificil de aceptar, a saber, el supuesto de que al ejercer su capacidad
de razonar todos los seres humanos deben llegar a coincidir en la misma con-
clusién, con tal de que razonen sin prejuicios y sin coaccién. Esta es la llama-
da concepcion absolutista de la racionalidad.

Veamos con algo mas de detalle la controversia en torno al caracter abso-
luto o relativo de las normas y los valores morales. Esto nos permitira esbozar
una propuesta de solucion (entre otras posibles) al problema de los derechos
de los animales.

§ 8. ABSOLUTISMO, RELATIVISMO, PLURALISMO

El supuesto recién mencionado, que al ejercer su capacidad de razonar todos
los seres humanos deben llegar a coincidir en la misma conclusion, con tal de
que razonen sin prejuicios y sin coaccidn, se basa en una concepcion absolu-
tista de la razén.

Frente a ella, muchos autores actualmente proponen que si bien podemos
reconocer que todos los seres humanos tienen esa capacidad de razonar, no
tenemos por qué suponer que al ejercitarla todos llegaran a las mismas con-
clusiones, como si s6lo hubiera un conjunto tnico de reglas de razonamiento
validas.

No debe confundirse esta Gltima posicion con el relativismo extremo que
afirma que “todo esta permitido” (anything goes, como solia enunciarlo el fi-
lésofo de la ciencia Paul Feyerabend {véase Feyerabend 1992]), y que no te-
nemos derecho a criticar costumbres 0 maximas morales de grupos humanos
diferentes al nuestro, porque a final de cuentas los criterios para juzgar su va-
lidez siempre son relativos a cada grupo humano o a cada cultura.

El absolutismo afirma que existe un conjunto de valores y de normas mo-
rales correctas cuya validez es absoluta. Esos valores y esas normas son ac-
cesibles a cualquiera que ejerza su racionalidad sin distorsiones [Habermas
1995]. El relativismo extremo sostiene que las normas morales y los valores
siempre son relativos a un grupo humano y que por consiguiente ningln jui-
cio de valor puede tener validez mas alld de cada grupo. Entre estos dos ex-
tremos —el absolutismo y el relativismo extremo— existe otra posicion: e/
pluralismo.

El pluralismo reconoce que la capacidad que hemos llamado razon es co-
mun a todos los seres humanos. Dicha capacidad consiste en la habilidad de



122 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

aprender y usar un lenguaje, tener representaciones del mundo, plantearse
fines y elegir entre medios posibles para obtenerlos, analizar esos fines, co-
nectar unas ideas con otras, hacer inferencias légicas, construir y analizar ar-
gumentos, y aceptar y rechazar ideas, valores y normas de conducta con base
en razones.

Pero, a diferencia del absolutismo, el pluralismo no considera que al ejer-
cer su capacidad de razonar todos los seres humanos coincidiran necesariamente
en las mismas normas morales. Pero también, a diferencia del relativismo, el
pluralismo no considera que de lo anterior se siga que entonces “todo esta per-
mitido” [Feyerabend 1992], y ninguna norma moral puede tener validez mas
all4 del contexto de cada grupo particular.

La propuesta del pluralismo es que ningin concepto, ni siquiera conceptos
como “necesidad humana basica”, “dignidad”, o “derechos humanos”, tienen
un significado absoluto, y no estan dados por una teoria trascendente a toda
cultura humana. Es decir, no tienen ninguin significado que venga dado desde
fuera de las culturas humanas. Pero esto no quiere decir que tengan sentido s6lo
en relacion con cada grupo humano particular, ni que la validez de las normas
morales esté restringida sélo al contexto de cada cultura humana.

Por ¢l contrario, puesto que la funcién de las normas morales es la de re-
gular el comportamiento de las personas, y dar una base para juzgar como co-
rrectos o incorrectos los juicios morales, por ejemplo la aprobacion o desapro-
bacién de las acciones de otros seres humanos, lo que propone la posicién
pluralista es que esas normas morales dependen de acuerdos basicos que es-
tablezcan los grupos humanos que tienen que interactuar.

Para el pluralista, por ejemplo, los derechos humanos no existen de mane-
ra absoluta, como si estuvieran basados en una “esencia humana”. Los dere-
chos humanos son derechos que las sociedades modernas han reconocido a todas
las personas, por el solo hecho de pertenecer a la especie humana. Son universales
porque se reconoce que todos los seres humanos deben disfrutar de ellos. Pero
no son absolutos, es decir, no son atributos inmutables de las personas. Para
que exista un derecho humano debe haber otros seres humanos que reconoz-
can ese derecho. Pero el reconocimiento debe hacerse con base en razones, que
a la vez son susceptibles de discusion. Por eso no sorprende que los derechos
humanos hayan venido a la existencia en la modernidad y constantemente sean
redefinidos vy ampliados.

Lo mismo ocurre con las necesidades basicas de los seres humanos. Ni si-
quiera podemos pensar en la alimentacion y el abrigo como necesidades abso-
lutas. Los individuos no necesitan el alimento y el abrigo a secas y en térmi-
nos absolutos. Los necesitan en funcién de cierto fin: la sobrevivencia. Una
persona necesita un minimo de alimentacién y de abrigo para sobrevivir. Pero



NATURALEZA, TECNICA Y ETICA 123

una persona en estado terminal de una enfermedad incurable puede no desear
continuar viviendo, y por tanto considerar que el alimento no es una necesidad
basica de ella.

Por consiguiente, el reconocimiento del alimento y el abrigo como necesi-
dades basicas de las personas no se basa en una caracteristica esencial de los
seres humanos, sino en un rasgo bioldgico que es considerado valioso por
los seres humanos. Se presupone que la sobrevivencia es valiosa, y que para
lograrla es necesario satisfacer la condicion de un minimo de alimento y abri-
go. La consideracion del alimento y el abrigo como necesidades béasicas, en-
tonces, depende tanto del hecho bioldgico de que son necesarios para la sobre-
vivencia como del rasgo cultural de considerar valiosa la sobrevivencia.

El caracter cultural de la valoracidn sobre la sobrevivencia queda mas cla-
ro si pensamos que en nuestra sociedad contemporanea ya no es la sobrevi-
vencia sin mds lo que se considera como una necesidad basica. Hoy en dia se
considera que los seres humanos tienen derecho a la sobrevivencia, pero ade-
méas con un minimo de calidad de vida. Sin embargo, la calidad de vidano es
algo que tenga un significado absoluto. Lo que significa un minimo acepta-
ble de calidad de vida dependera de la época, de los recursos culturales y tec-
nolédgicos disponibles, es decir, dependera del contexto social y cultural. Sera
algo que los seres humanos definan y redefinan constantemente de comun acuer-
do, ejerciendo su capacidad de razonar y de dialogar.

En suma, hemos visto que la negacion del absolutismo no conduce necesa-
riamente al relativismo. Queda la posibilidad de seguir la propuesta pluralis-
fa, la cual, sin reconocer normas morales y valores absolutos, permite enten-
der que las normas morales y los valores que habran de regular las acciones y
las interacciones humanas se establezcan de comun acuerdo entre los seres hu-
manos. Eso permite entender que varien de una época a otra y de un contexto
a otro, sin caer en el relativismo del “todo vale”.

Cuando individuos provenientes de contextos diferentes, que no habian te-
nido que interactuar previamente, se vean obligados a hacerlo, o decidan libre-
mente interactuar, entonces deberian poner en la mesa de la discusion cuales
son las necesidades basicas que reconoceran, asi como los valores basicos y
las normas morales segln las cuales realizaran sus interacciones. Dentro de esos
acuerdos deberan establecer los limites de respeto a las personas, que nadie tendra
derecho a traspasar. Es decir, deberan dotar de un contenido al concepto de dig-
nidad [véase Olivé 1999].

Después de esta digresion por el absolutismo, el relativismo y el pluralis-
mo, podemos volver al problema de la experimentacién con animales y los
derechos de éstos.



124 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

§ 9. LOS DERECHOS DE LOS ANIMALES

Como tantos problemas éticos y filoséficos donde entran en juego valores
—es decir, la consideracién de ciertos objetos como valiosos para los seres
humanos—, no es posible esperar un acuerdo unanime con respecto a la expe-
rimentacion con animales y los derechos de éstos. Como hemos supuesto que
los valores no son misteriosas entidades trascendentes al mundo humano, sino
que se refieren a entidades, estados de cosas y acciones que las personas con-
sideran valiosos, no podemos pensar que los derechos de los animales se sos-
tienen o caen sobre la base de alguna esencia inmutable de los animales.

Los derechos de los animales, como los derechos humanos, estan basados
en todo caso en aspectos de la realidad que los seres humanos consideran va-
liosos. Por eso no podemos aspirar a que todas las personas coincidan en que
la vida y el bienestar de los gatos es igualmente valiosa que la de los seres hu-
manos. Sin embargo, al igual que en otros asuntos controvertibles, si podemos
aspirar a ciertos acuerdos minimos que por lo menos establezcan algunas con-
diciones y controles para la experimentacion con animales.

Segun la concepcion pluralista, como hemos visto, ni siquiera las necesidades
humanas basicas, ni los derechos humanos, se conciben como absolutos. Pero
en cambio se entiende que los derechos humanos descansan en necesidades
reconocidas como bdsicas por los miembros de una comunidad, o de diversas
comunidades o culturas, interesadas en tener diversos tipos de interaccién. Es
decir, es posible llegar a acuerdos no arbitrarios, basados en razones, acerca de
cudles necesidades se reconoceran como basicas y cuales derechos como fun-
damentales para los seres humanos.

Es comprensible que resulte mas complicado un acuerdo entre seres huma-
nos acerca de los derechos de los animales que acerca de los derechos humanos.
En ambos casos debe haber un acuerdo acerca de un valor. Es decir, debe ha-
ber acuerdo en considerar algo especifico como valioso.

Los derechos humanos presuponen que la vida humana con un minimo de
calidad es algo valioso. Considerar que esto es universal para la especie hu-
mana, o sea véalido para todo ser humano, ha sido una conquista intelectual,
cultural, social y politica de la humanidad en la época moderna. Otra cosa es
que todavia esté pendiente lograr que se respeten de manera efectiva.

El reconocimiento del derecho de los animales a no sufrir por la accién in-
tencional de seres humanos requiere el reconocimiento previo de que la vida
de los animales con un minimo de calidad es algo valioso. Pero méas atin, como
veiamos antes, esto no es suficiente, pues todavia se puede alegar que aunque
eso sea aceptable, la vida de los animales es menos valiosa que Ia de los seres
humanos.



NATURALEZA, TECNICA Y ETICA 125

Para prohibir con un adecuado fundamento moral la experimentacién con
animales deberia haber acuerdo entonces en por lo menos las dos premisas si-
guientes:

1) la vida de los animales con un minimo de calidad es valiosa; y
2) la vida de los animales y la de los seres humanos, con un minimo de ca-
lidad, son igualmente valiosas.

Es claro que por ahora no hay acuerdo sobre estas dos premisas. Tal vez en
el futuro la humanidad reconozca también el derecho de los animales a no ser
usados como medios y a ser tratados siempre como fines. Pero mientras tan-
to, si no se prohibe, tal vez por lo menos sea posible reglamentar y proponer
algun codigo ético para la experimentacion con animales.

Sobre la base del reconocimiento de que los animales tienen la capacidad
de experimentar dolor y de sufrir, y de que muchos experimentos producen
dolor y sufrimiento a los animales, podrian proponerse al menos algunas normas,
semejantes a las que se incluyen en los codigos éticos de experimentacion con
seres humanos [véase Resnik 1998, pp. 133-134]. Por ejemplo:

1) Valor social: los experimentos con animales deben estar orientados a fi-
nes benéficos y moralmente aceptables para la sociedad humana.

2) Validez cientifica: debe haber bases razonables de que los experimentos
arealizar conduciran a un conocimiento y a resultados valiosos y moralmente
aceptables para la sociedad.

3) Inviabilidad de opciones: debe haber fundamentos razonables de que no
es posible lograr los mismos fines por vias diferentes que no incluyan la expe-
rimentacién con animales.

4) Honestidad y calificacién: los experimentos deben estar bien disefiados
de acuerdo con los estindares experimentales aceptados por la comunidad cien-
tifica pertinente y deben ser realizados inicamente por cientificos calificados.

5) No maleficencia: los experimentadores deben tomar todas las medidas a
su alcance para reducir el riesgo que corren los animales y para mitigar y re-
ducir el dolor al minimo posible.

6) Control: los investigadores deben hacer constantes controles del expe-
rimento para determinar si los beneficios previstos, por ejemplo el conoci-
miento que se obtendra, realmente justifica los riesgos y el sufrimiento de los
animales.

7) Terminacién: cuando surjan dudas razonables de que se obtendran los fines
propuestos en el experimento, éste debe suspenderse.



126 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

8) En la medida de lo posible, debe preferirse utilizar animales de especies
maés distantes a los seres humanos con respecto a su sistema nervioso centrat
y a sus capacidades.

Quiza la condicién 8 sea la mas controvertible y de dificil aplicacion, pues
supone un conocimiento sustancial acerca de las capacidades de diferentes
especies. Sin embargo, su motivacion es que la distancia entre seres humanos,
gorilas y chimpancés es minima, biolégicamente hablando, y se alega que por
consiguiente también es menor que la “distancia moral” entre los seres huma-
nos y las ratas. Esto no significa defender la idea de que las ratas sufran sin
justificacion adecuada, sino establecer una jerarquia segin la cual es preferi-
ble utilizar ratas en ¢l laboratorio que utilizar chimpancés.

§ 10. DEBERES DE LOS CIENTIFICOS,
DE LOS TECNOLOGOS Y DE LAS INSTITUCIONES

Las consideraciones que hemos hecho en esta segunda parte nos permiten con-
cluir proponiendo los siguientes deberes para los cientificos y tecnoélogos, para
las instituciones de investigacion y de educacién superior, asi como para la ciu-
dadania.

Los cientificos deben ser conscientes de las responsabilidades que adquie-
ren en funcién de los temas que eligen para investigar, de las posibles conse-
cuencias de su trabajo y de los medios que escogen para obtener sus fines. En
particular, deben estar conscientes de que su caracter de expertos los coloca en
situaciones de mayor responsabilidad, pues en gran medida la sociedad depende
de sus opiniones autorizadas.

Los tecnélogos deben ser conscientes de la necesidad de evaluar las tecno-
logias que disefian y aplican, no s6lo en términos de eficiencia, sino hasta donde
sea posible en términos de las consecuencias en los sistemas naturales y so-
ciales en los cuales las tecnologias tendran un impacto.

Como nunca se podran conocer todas las consecuencias, los tecnélogos
deben ser claros ante el pliblico acerca de qué saben y qué no saben con res-
pecto a las posibles consecuencias de algin sistema tecnolégico especifico,
sobre todo cuando existen sospechas de posibles consecuencias negativas.
Ademas, los tecnodlogos deben tener conciencia de la necesidad de evaluar los
fines que se proponen alcanzar con una tecnologia especifica, y deben estar
en condiciones de sostener racionalmente por qué es correcto obtener esos fines,
asi como por qué es valido usar los medios que se ponen en juego.



NATURALEZA, TECNICA Y ETICA 127

Hoy en dia la ciencia y la tecnologia estan profundamente imbricadas. Ya
no es posible lograr importantes desarrollos cientificos sin recurrir a tecnolo-
gia sofisticada, y los avances tecnologicos dependen de los logros cientificos.
Mis que una ciencia y una tecnologia por separado, hoy asistimos al desarro-
Ho de la tecnociencia [véase Echeverria 1995].

Cientificos y tecnologos deben tener claro que los fines que se persiguen
suelen estar ligados a estilos de vida especificos y pueden modificar muchas
formas de vida socialmente significativas. Piénsese tan sélo en las modifica-
ciones en los estilos de vida que ha producido Internet. Por eso también los cien-
tificos y los tecndlogos deberian estar en condiciones de explicar por qué es licito
desear los estilos de vida que van asociados con los fines que se proponen y
con los resultados de las aplicaciones de sus logros.

Pero éstas son discusiones humanisticas y para enfrentarlas adecuadamen-
te se requiere combatir el generalizado analfabetismo humanistico entre los
cientificos y los tecnélogos, y eso debe hacerse desde la raiz, en su formacion.

De aqui se desprende una obligacion para las instituciones educativas en-
cargadas de la formacién de cientificos y tecnologos: es necesario reforzar el
trabajo educativo para combatir la ignorancia humanistica entre cientificos y
tecnologos.

Los ciudadanos en general también tienen responsabilidades en la evalua-
cién externa de las tecnologias y en su aceptacidn y propagacion. Por eso tie-
nen el deber de informarse adecuadamente sobre la naturaleza de la ciencia y de
la tecnologia, y acerca de qué se sabe y qué no con respecto a las consecuen-
cias de medidas tecnologicas, y participar en las controversias que permiten es-
tablecer acuerdos entre diferentes grupos de interés para tomar decisiones que
afectan a grupos o a sociedades enteras.

Las instituciones encargadas de la investigacion y la educacion cientifico-
tecnolodgica, asi como las empresas que elaboran y aplican tecnologia, tienen
el deber de difundir una imagen accesible y fidedigna de la cienciay de la tec-
nologia, asi como de resultados especificos, de manera que la opinion publica
tenga un mejor conocimiento no sélo de las concepciones cientificas y tecno-
logicas actuales, sino también de las concepciones acerca de la racionalidad,
para comprender mejor los limites de la ciencia y de la tecnologia.

Pero no sélo el pilblico amplio, sino muy especialmente los Aumanistas, deben
también nutrirse de esta informacion, para ser capaces de ofrecer mejores re-
flexiones sobre la importancia y el valor humanistico y cultural de la ciencia y
de la tecnologia, de sus ventajas y de sus riesgos.



128 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

§ 11. ;QUE JUSTIFICA LA TECNOLOGIA?

El eje central de los sistemas técnicos son los seres humanos como agentes con
voluntad, que pueden proponerse fines y metas y tratar de alcanzarlos, que
pueden hacer evaluaciones, tanto de sus propios fines y metas como de los costos
de la obtencion de sus fines.

Los seres humanos y las instituciones que forman parte del sistema cienti-
fico-tecnolégico, el de produccidn de ciencia y tecnologia, en tanto que producen
conocimientos y técnicas, tienen inevitablemente responsabilidades morales,
qua cientificos y qua instituciones que promueven las actividades cientifico-
tecnoldgicas, porque el conocimiento, en determinadas circunstancias, impli-
ca esas responsabilidades.

No tiene sentido plantearse evaluaciones éticas de la tecnologia en abstracto,
sino solo de sistemas técnicos concretos. Por eso, lejos de ser 1o mas deseable
la critica estéril a la ciencia y a la tecnologia, la actitud mas responsable es
conocer mejor sus procedimientos y sus limitaciones, y participar en la deci-
sion de adopceion de tecnologias y de medidas tecnologicas concretas.

Por lo mismo, los Estados, las empresas y las instituciones educativas y de
investigacion tienen la responsabilidad de promover un mejor conocimiento del
sistema cientifico-tecnoldgico, ast como de lo que se sabe y de lo que no se sabe
—cuando hay sospechas de posibles dafios— al desarrollar y aplicar sistemas
técnicos especificos, y nadie estd justificado moralmente para ejercer sélo un
papel autoritario alegando tener un saber privilegiado.

La participacidn de no expertos en la decision del destino de las tecnologias
no so6lo es legitima sino necesaria. El publico en general tiene responsabilida-
des en la evaluacidn externa de las tecnologias y en su aceptacién y propaga-
ci6n. La opinion publica debe informarse sobre la naturaleza de la ciencia y de
la tecnologia, y acerca de qué se sabe y qué no con respecto a las consecuen-
cias de la operacion de sistemas técnicos especificos que afectaran sus vidas 'y
su entorno, y participar activamente ~——junto con los expertos— en los debates
que decidan el destino de esos sistemas. ,

Finalmente, lo Gnico que puede justificar moralmente la existencia y el de-
sarrollo de la tecnologia es su contribucion al bienestar de los seres humanos,
sin producir dafios a los animales ni al ambiente, y permitiendo una explota-
ci6én racional de éste, asi como un aprovechamiento moralmente aceptable de
los sistemas sociales.



TERCERA PARTE
LA RACIONALIDADY EL PLURALISMO EN LA CIENCIA






EL PLURALISMO

Una de las tareas intelectuales mas importantes en la ultima parte del siglo XX
fue sin duda el empefio, todavia no acabado, por entender cémo es posible que
exista una legitima pluralidad de puntos de vista y de criterios de evaluacion
epistémica, es decir, una diversidad de maneras correctas de conocer el mun-
do y de interactuar con €l, sin caer en un relativismo que se refute a si mismo
o que conduzca al escepticismo.

Por pluralismo no quiero decir el mero reconocimiento de una diversidad
de puntos de vista, de escuelas o de corrientes. De ser asi no habria novedad
ninguna. Por pluralismo quiero decir una concepcion coherente, capaz de dar
cuenta de la diversidad que de hecho existe y ha existido en la ciencia y en su
desarrollo, y que es extrapolable a otras entidades que generan conocimiento
(como las culturas), y que al mismo tiempo pueda dar cuenta de la diversidad
de puntos de vista sobre la ciencia (pensemos por ejemplo en las tradicionales
concepciones, como el realismo, el empirismo, el pragmatismo); capaz tam-
bién de superar las visiones universalistas y absolutistas sobre la racionalidad,
y todo esto sin colapsarse en un relativismo extremo.

En efecto, la concepcidn pluralista contrasta con teorias de la ciencia que
fijan algn fin como el privilegiado. Las teorias realistas, por ejemplo, fijan como
el fin fundamental la descripcion verdadera de como es el mundo. Las empiristas,
la obtencidn de teorias empiricamente adecuadas, que “salven las apariencias”,
digamos. Los pragmatistas, la resolucion de problemas y las intervenciones
exitosas en el mundo. La concepcion pluralista no considera que uno solo de
esos fines sea el legitimo, y mas bien concibe la posibilidad de que en la histo-
ria de la ciencia y en el quehacer cientifico contemporaneo algunas veces se
persiga alguno de esos fines y en algunas ocasiones mas otro distinto.

El pluralismo estd marcando un camino por el cual seguird no sélo la filo-
sofia de la ciencia en el nuevo siglo, sino toda la filosofia, como se ha demos-
trado recientemente en el terreno de la ética, de la politica y de las relaciones
interculturales [véase Olivé 1999].



132 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

As{ como el esfuerzo por comprender el desarrollo cientifico ha producido
un instrumental conceptual muy valioso para el andlisis del conocimiento que
es posible aplicar en otros terrenos de la filosofia —en cualquiera en el que im-
porte analizar el desarrollo de los conceptos (pensemos simplemente en el de-
sarrollo del concepto de democracia en la cultura occidental, y por ende en el
plano global)—, también la comprension de la pluralidad en las ciencias, dia-
crénica y sincréonicamente, esta dando frutos —y seguramente los habra toda-
via més dulces y maduros en el siglo que se inicia— para comprender la plu-
ralidad en la moral y en la cultura en general.

En buena medida este impacto se debe a la lucha del pluralismo a favor de
la tolerancia en cuestiones epistemolégicas, axioldgicas y éticas. Pero la con-
cepcion pluralista no se limita a la tolerancia en el sentido de s6lo reconocer
la existencia de diferentes puntos de vista, sino que sostiene que la pluralidad
—por ejemplo en cuestiones metodoldgicas y axioldgicas (valores y fines)—
es un rasgo constitutivo de la ciencia. Por eso, la concepcion pluralista no sélo es
la que mejor permite comprender la ciencia contemporanea, sino que ofrece los
fundamentos epistemoldgicos mas apropiados para entender la problematica
multicultural en muchos paises del mundo y en el plano global, en sus dimen-
siones éticas, juridicas y culturales [véase Olivé 1999].

EL PROGRESO '

Una consecuencia de la tesis pluralista que afirma que no hay una tinica via
legitima hacia el conocimiento cientifico y hacia el logro de metas especificas,
sino que hay una amplia variedad de caminos legitimos, aunque diferentes, es
que el progreso no puede evaluarse desde un Unico punto de vista o desde un, .
unico conjunto de valores y de fines. Como todos los juicios epistémicos 0™
précticos, los juicios sobre el progreso deben hacerse siempre desde algin punto
de vista, y eso puede dar por resultado evaluaciones diferentes. Pero esto, de
nuevo, no significa caer en una posicion relativista de “todo se vale”.

En esta tercera parte del libro discutiremos una concepcion pluralista de la
ciencia y examinaremos sus fundamentos en una epistemologia pluralista, me-
diante el analisis de los conceptos epistémicos basicos de racionalidad, objeti-
vidad y verdad. Comenzaremos por el examen de una teoria pluralista de la ciencia
y de surelacion con el progreso cientifico, basada en las ideas de Larry Laudan,
uno de los filosofos de la ciencia més influyentes de las dos ultimas décadas.



7

UNA TEORIA PLURALISTA DE LA CIENCIA
Y EL PROGRESO CIENTIFICO

§ 1. EL PLURALISMO EN LA FILOSOF{A DE LA CIENCIA

La obra de Larry Laudan ha contribuido notablemente desde los afios setenta
del siglo XX a cambiar el panorama en la epistemologia y en la filosofia de la
ciencia, y en particular al desarrollo de una teoria pluralista de la ciencia. Su
trabajo eché aire fresco en el ambiente y estimul6 proyectos epistemoldgicos
que se liberaron de muchos de los presupuestos que habian encadenado a pro-
gramas anteriores. En lo que sigue discutirémos algunos aspectos de su teoria
de la ciencia, particularmente los que articulan una concepcién pluralista, asi
como los conceptos de racionalidad ligados a esta concepcion.

Entre las refrescantes ideas que Laudan ha defendido vigorosamente des-
tacan las siguientes:

1) Ha sido un error de los epistemologos académicos el promover un aisla-
miento y tener la conviccion de que las disciplinas como la psicologia y la so-
ciologfa no tienen nada interesante que ofrecer para una mejor comprension del
conocimiento [véase Laudan 1977, p, 1].

2) También fue un error de los epistemdlogos el suponer que es posible des-
cubrir la naturaleza del conocimiento permaneciendo “dichosamente ignorantes
de su mejor ejemplo: las ciencias naturales” [p. 1].

3) La epistemologia deberia naturalizarse. Entre otras cosas esto quiere de-
cir que la epistemologia no puede tener fundamentos a priori. La epistemolo-
gia, al igual que las otras ciencias empiricas, debe ser evaluada empiricamen-
te, y debe tomar en cuenta los resultados de la psicologia y 1a sociologia [véase
Laudan 1997].



134 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

4) Sin embargo, la epistemologia es una disciplina auténoma y no puede
reducirse a ninguna otra ciencia. El conocimiento y las ciencias plantean ge-
nuinos problemas filoséficos que deben ser resueltos filoséficamente. Por con-
siguiente, la epistemologia se sostiene sobre sus propios pies y €s 1ncluso util
para el cientifico activo [véase Laudan 1997].

5) Lanaturalizacion de la epistemologia es compatible con su papel normativo.
(“Es posible mostrar que una metodologia ‘cientifica’ y robustamente ‘descrip-
tiva’ tendra consecuencias normativas” [Laudan 1987, p. 25].)

6) Una teoria de la ciencia tiene que explicar los acuerdos entre los cienti-
ficos, tanto como sus desacuerdos [véase Laudan 1984, cap. 1]. (“Muchas con-
troversias cientificas [...] no pueden terminar racionalmente, aun con la me-
jor voluntad del mundo. Por otra parte, para una gran diversidad de casos existe
una maquinaria analitica apropiada que permite entender como es que muchas
controversias cientificas pueden llegar a una resolucién razonablemente defi-
nitiva” [Laudan 1984, p. 22]).

7) La axiologia es una parte de la teorfa del conocimiento tan importante como
la metodologia. (“La metodologia sin la axiologia no llega a ninguna parte”
[Laudan 1987, p. 29; Laudan 1996, p. 140].)

8) El “progreso” cientifico tiene que ser evaluado de acuerdo con un con-
junto especifico de estandares que son relativos a un contexto. Si ha habido pro-
greso en la ciencia para nosotros es algo que debemos evaluar de acuerdo con
nuestros estdndares [véase Laudan 1984, pp. 64-66; 1987, p. 28; 1996, p. 138].

9) No hay ninguna esencia que sea constitutiva de la ciencia de una vez y
para siempre [véase Laudan 1996, p. 143].

10) Pero a pesar de que no hay una esencia permanente, es posible identifi-
car a la ciencia sin ambigiiedades, entre otras cosas mediante las tradiciones
[véase Laudan 1996, cap. 8]. 1

11) El pasado cientifico tiene un peso racional que dlrlge v constrifie el cambio
cientifico [véase Laudan 1996, cap. §].

12) Una adecuada teoria de la ciencia deberia permmr un pluralismo meto-
doldgico sin otorgar licencia alguna al relativismo [1997]. (“Es posible que los
fines varien y en tal situacién distintos métodos serian adecuados para lograr
su realizaciéon. Del mismo modo, aun con Ia misma familia de fines, puede haber
metodologias alternativas para realizarlos” [Laudan 1997, p. 32].)

13) No hay un conjunto fijo de fines de la ciencia. Ni siquiera la resolucién
de problemas puede considerarse como un fin permanente de la ciencia. Los
fines de la ciencia varian de época en época [véanse Laudan 1987, p. 23; Laudan
1984; Laudan 1996, pp. 142-143].



UNA TEORIA PLURALISTA DE LA CIENCIA 135

La anterior no es una lista exhaustiva de las tesis centrales de la teoria de la
ciencia de Laudan, y no pretendo ofrecer una reconstruccion de ella. Pero la lista
incluye tesis que son caracteristicas de esa teoria y que han abierto un camino
importante en las concepciones recientes sobre la ciencia.

En este capitulo me interesa rescatar la concepcién pluralista que se des-
prende de las tesis anteriores. Dicha concepcion sostiene un pluralismo tanto
en el terreno metodoldgico como en el campo de la axiologia, es decir en el
de los fines que se busca obtener en la ciencia y en el de los valores que orien-
tan la investigacion cientifica, y por consiguiente en el conjunto de estanda-
res de acuerdo con los cuales se juzgara si ha habido progreso cientifico. Todo
esto sin otorgar licencia alguna al relativismo. -

La teoria pluralista se condensa en las siguientes cuatro tesis:

1) No hay ninguna esencia que sea constitutiva de la ciencia de una vez 'y
para siempre.

2) En la ciencia no hay ninglin conjunto fijo de fines que sean los tinicos fines
legitimos a perseguir.

3) No hay ningin conjunto fijo de reglas fnetodolégicas que sean las uni-
cas reglas metodoldgicas legitimas para aplicar en la ciencia.

4) El progreso cientifico siempre tiene que ser evaluado de acuerdo con un
conjunto especifico de fines, de valores y de reglas que son relativos a alglin
contexto. En particular, si ha habido progreso en la ciencia para nosotros es algo
que debemos evaluar de acuerdo con nuestros estindares.

Quiza pueda comprenderse mejor el sentido de la concepcidn pluralista si
pensamos en el contraste entre ella y otras teorfas que fijan algn fin u objetivo
de la ciencia como el privilegiado. Buena parte de la discusidn en filosofia de
la ciencia en la segunda mitad del siglo XX se centré en caracterizaciones de la
ciencia en funcién de lo que se consideraba como su fin primordial.

Las teorias realistas, por ejemplo, han sostenido que el fin fundamental de
la ciencia es la descripcion verdadera del mundo. Uno de sus mas férreos de-
fensores, Mario Bunge, afirmaba lo siguiente:

La racionalidad tedrica no es un fin sino un medio. En particular, es un medio para
alcanzar la verdad o hacer uso (bueno o malo) de ella. A su vez, la verdad es tanto
un bien intrinseco como una herramienta para la accién: normalmente queremos saber
la verdad porque somos naturalmente curiosos, y la necesitamos para dirigir racio-
nalmente nuestra conducta [Bunge 1985, 28].

Las razones de Bunge para sostener que la racionalidad teérica es un me-
dio para alcanzar la verdad provienen de su explicita aceptacion de la siguien-



136 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

te tesis que tiene un componente metafisico y uno gnoseoldgico: “El mundo
existe en si (por si mismo), o sea, haya o no sujetos cognoscentes” (tesis me-
tafisica, equivalente a la idea de la tradicién platénica de que hay un mundo
objetivo, si bien para el materialista Bunge lo unico que existe realmente son
los objetos materiales), y “los seres humanos podemos conocerlo, aunque sélo
sea en parte, imperfectamente, y de a poco” (tesis gnoseoldgica) [Bunge 1985,
p. 45]. ‘

A diferencia de la posicién realista, para las teorias empiristas el fin prin-
cipal de la ciencia es la obtencion de teorias empiricamente adecuadas, que “sal-
ven las apariencias”. Bas van Fraassen defendi6 la mas influyente y discutida
concepcidn empirista de la ciencia en el Gltimo tercio del siglo. En sus pala-
bras, el realismo cientifico considera que “el objetivo (the aim) de la ciencia
es ofrecer a través de sus teorias una historia (story) literalmente verdadera acerca
de como es el mundo, y la aceptacion de una teoria cientifica implica la creencia
en que es verdadera” [Van Fraassen 1980, p. 8].

Frente a esta idea, €] empirismo que él ha defendido considera que “el pro-
posito de la ciencia es ofrecernos teorias empiricamente adecuadas, y la acep-
tacion de una teoria implica s6lo la creencia de que es empiricamente adecua-
da” [Van Fraassen 1980, p. 12].

La diferencia de la concepcion de Van Fraassen con un realismo como el de
Bunge puede apreciarse mejor subrayando su idea de que “el propésito de la
ciencia bien puede obtenerse sin ofrecer esa historia literalmente verdadera
acerca del mundo, y la aceptacién de una teoria bien puede suponer algo menos
que (o distinto de) la creencia en que es verdadera” {Van Fraassen 1980, p. 5].

Recordemos todavia una tercera concepcion acerca de la ciencia en térmi-
nos de sus fines: la pragmatista. Segun los pragmatistas, el fin principal de la
ciencia es la resolucion de problemas y las intervenciones exitosas en el mundo.
Por ejemplo, el propio Laudan ha sostenido que «el fin de la ciencia es el de
asegurar teorfas con una alta efectividad en la resolucion de problemas. Des-
de esta perspectiva, la ciencia progresa sélo en el caso en el que las teorias
sucesoras resuelvan mds problemas que sus predecesoras” [Laudan 1996, p.
78 (subrayado en el original)]. '

Esta veta pragmatista de Laudan, quizé la mas conocida, podria dar lugar a
una tension con sus ideas pluralistas. Pero aqui interesa discutir y desarrollar
la concepcion pluralista, por lo cual no nos detendremos en esta cuestion [he
desarrollado este tema en Olivé 1999a].

Volviendo al contraste con las teorias mencionadas arriba que fijan algin fin
como el privilegiado en la ciencia, la concepeion pluralista no toma partido por
ninguna de ellas, al menos en lo que toca a la legitimidad de los fines que pro-
ponen, y mas bien deja abierta la posibilidad de encontrar pasajes de la histo-



UNA TEORIA PLURALISTA DE LA CIENCIA 137

ria de la ciencia y del quehacer cientifico contemporaneo en los que algunas
veces se persiga alguno de esos fines, y en otras ocasiones se busque algln otro
distinto. Por ejemplo, el pragmatismo puede estar en lo cierto si tenemos en mente
la astronomia medieval, pero la vision realista es mas adecuada para entender
los programas de variables ocultas en la mecanica cuéntica del siglo XX o el
desarrollo de teorias genéticas en ese mismo siglo; mientras que una concep-
cién empirista puede ser la mas adecuada para comprender la mecénica clasica.

Lo que el pluralismo rechaza, pues, es la idea de un conjunto unico de fines
y de valores, o de métodos en las ciencias, que sean los correctos, aunque no
se desentiende de sefialar cudndo se proponen valores y metas que estan total-
mente errados. Esta tltima es todavia una de las tareas normativas de la epis-
temologia naturalizada.

§ 2. LA VISION HEGELIANA

La critica a las teorias que establecen cierto fin privilegiado en la ciencia—como
lo hacen los tipos de teorias recién mencionadas: las realistas, las empiristas o
las pragmatistas— descansa, pues, en el hecho historico.de que muchas comu-
nidades cientificas han perseguido fines diversos en diferentes épocas. Ante esto,
el defensor de la teoria de un fin privilegiado puede responder que es verdad
que en el pasado diferentes comunidades cientificas han perseguido distintos
fines. Pero podria afiadir que eso ha sido parte del ensayo y error en la historia
de la ciencia en la blisqueda de los auténticos fines de la ciencia, aquellos que
es correcto perseguir desde un punto de vista epistemolégico. Los cientificos
que, en el pasado o en el presente, no han buscado los fines correctos, simple-
mente han fracasado en su proposito de obtener genuino conocimiento cienti-
fico.Y lo que es genuino conocimiento cientifico —continuaria la réplica— por
supuesto es algo que ha de determinarse de acuerdo con los estandares que la
epistemologia fije, ejerciendo asi su papel normativo.

Esta réplica tiene dos problemas. El primero es que desemboca en lo que
podemos llamar una visién hegeliana de 1a historia de la ciencia, la cual tiene
algunos inconvenientes que mencionaré en seguida. El segundo es que conduce
a una concepcion errdnea del papel normativo de la epistemologia. Veamos
primero la vision hegeliana. Méas adelante regresaremos sobre el problema del
papel normativo de la epistemologia.

Las teorias hegelianas son aquellas que aceptan que de hecho ha habido
diferentes fines de la ciencia, y que esta errada cualquier teoria que trate de
entender a la historia de la ciencia como si los cientificos hubieran siempre
perseguido la misma meta. Sin embargo —continuarian esas concepciones—



138 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

los cientificos en muchas ocasiones han perseguido la meta que de acuerdo con
ellas mismas es la privilegiada (por ejemplo, para unas describir adecuadamente
al mundo, para otras resolver problemas, para otras mas construir teorias em-
piricamente adecuadas) y los datos historicos muestran que ha habldo éxito en
la consecucién de esos fines.

M4s alin, si nosotros akora suponemos que alguno de esos fines es el privi-
legiado, el que realmente importa en la ciencia, entonces podemos mostrar que
la ciencia ha sido progresiva con respecto a la obtencion de ese fin. De modo
que a estas alturas los seres humanos deberiamos de haber aprendido que ésa
es la meta que la ciencia deberia seguir persiguiendo.

Asi, después de mucho ensayo y error de parte de cientificos y de filésofos,
por fin estamos en la posicion de ver que el correcto fin en la ciencia es el fa-
vorito de la teorfa epistemoldégica en cuestion,

Esta es la visién que llamo hegeliana: esas teorfas suelen afirmar que los fines
han cambiado a lo largo de la historia de 1a ciencia. Esta es una afirmacion his-
térica y es verdadera. Pero el cambio de fines en la historia de la ciencia debe
llegar a un término. Ahora sabemos que ningtn otro fin es tan perfecto como
X (donde X debe sustituirse por el fin favorito de la teoria en cuestion —Ila re-
solucion de problemas, la construccion de teorias empiricamente adecuadas,
la construccién de teorias verdaderas, etc.—). La historia debe llegar asu fin,
por lo menos en lo que toca a las metas de la ciencia.

La idea de que las metas han cambiado a lo largo de la historia de la cien-
cia, pero que no deberian cambiar mas, equivale a la idea de que esas metas deben
quedar fijas de ahora en adelante, y que la Unica recomendacion epistemold-
gicamente correcta que se puede ofrecer a los cientificos es: “Olvidense de cual-

. quier otro fin de la ciencia y concéntrense Gnicamente en X.” Muchos cientifi-
cos bien podrian no seguir esta recomendacion. Pero peor para ellos, pues estarian
persiguiendo fines menos deseables y ya no harian contribuciones al progreso
de la ciencia.

No obstante, se impone la pregunta: jpor qué los eplstemologos deberfan
asumir Ia vision hegeliana y recomendar a los cientificos que persigan un ini-
co fin de la ciencia?

En parte la respuesta es ¢l interés en ofrecer una epistemologia que evite el
riesgo del relativismo y que preserve un papel normativo. Puede haber diferentes
razones a favor o en contra de las teorias de corte empirista, o realista, o prag-
matista, pero un atractivo para muchos epistemologos es que todas ellas se
oponen firmemente al relativismo. En cambio, el pluralismo ¢no es a final de
cuentas una forma de relativismo?

El pluralismo es, en un sentido, una forma de relativismo. Pero se trata de
un relativismo muy diferente al del estilo de “todo se vale” (anything goes), y



UNA TEORIA PLURALISTA DE LA CIENCIA 139

no tiene las consecuencias negativas de éste. En cambio, el pluralismo tiene varias
virtudes.

El pluralismo permite entender de una manera méas apegada a la realidad el
desarrollo de la ciencia, reconociendo la diversidad de enfoques metodologi-
cos y axioldgicos que se han dado en la historia, admitiendo que muchos de ellos
son igualmente legitimos, aunque difieran entre si, por ejemplo aunque busquen
fines distintos.

Sin comprometerse con una posicién absolutista, el pluralismo permite ha-
blar de progreso cientifico, pero reconoce que el juicio acerca de si ha habido
progreso o no, depende de la perspectiva desde donde se haga el juicio. Esto
es, la concepcion pluralista propone un perspectivismo en relacién con el pro-
greso cientifico. Esto es lo que expresa la tesis 4 de la concepcidn pluralista:

El progreso cientifico siempre tiene que ser evaluado de acuerdo con un conjunto
especifico de fines, de valores y de reglas que son relativos a alglin contexto. En
particular si ha habido progreso en la ciencia para nosotros. es algo que debemos
evaluar de acuerdo con nuestros estdndares.

Ademas, de acuerdo con la concepcidn pluralista, la epistemologia no de-
beria tratar de fijar los fines de la ciencia, pero de esto no se sigue que la epis-
temologia deje de tener un papel normativo: por una parte, la epistemologia debe
advertir y desechar los fines cuando son ilegitimos (digamos porque son inal-
canzables) y, por la otra, continda con la posibilidad de recomendar cursos de
accion segun los fines que se persigan.

No es necesario, entonces, comprometerse con alguna concepcidn hegeliana
para preservar un papel normativo para la epistemologia y’ para evitar el rela-
tivismo.

La visién hegeliana puede evitarse con tal de aceptar que la epistemologia
no deberia comprometerse a especificar ningtn conjunto de fines legitimos de
la ciencia, aunque conservaria el papel de determinar cuéles y cuando ciertos
fines son ilegitimos (desde un punto de vista epistemolégico por supuesto).
Veamos como es posible remover sin dolor la visién hegeliana, para subrayar
después las diferencias entre el pluralismo y el relativismo.

§ 3. LA VISION HEGELIANA REMOVIDA

Muchas criticas a las concepciones realistas de la ciencia, por ejemplo desde
el campo empirista o desde el pragmatista, sostienen que su problema es que
suponen una meta, la de alcanzar la verdad, [a cual es intrinsecamente trascen-



140 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

dente y por consiguiente inalcanzable, hablando en términos epistémicos [véase
Laudan 1996, p. 78].

Por ejemplo, Laudan ha defendido su propuesta de ver la resolucion de pro-
blemas como la meta fundamental de la ciencia sefialando dos ventajas:

1) porque captura mucho de lo que ha estado implicito en las discusiones del desa-
rrollo cientifico [en las ultimas décadas]; y 2) porque supone una meta que (a dife-
rencia de la verdad) no es intrinsecamente trascendente y por consiguiente cerrada
al acceso epistémico [Laudan 1996, p. 78].

La idea de que la ciencia no deberia buscar fines trascendentes, de que to-
das las metas que busquen los cientificos deberian ser accesibles epistémica-
mente y ciertamente deberian ser realizables, es muy saludable (y muy racio-
nal). Pero aceptarla no nos compromete con la tesis de que deberia haber un
unico fin de la ciencia, o un conjunto fijo de fines de la ciencia.

Recordemos que el modelo pluralista sostiene que a lo largo de la historia
de la ciencia se han buscado fines muy diversos, muchos de los cuales son va-
liosos. Entre otros, y segtin las circunstancias, a veces la resolucion de proble-
mas, a veces la obtencién de teorias empiricamente adecuadas, otras ocasio-
nes incluso la obtencion de teorias verdaderas.

Para juzgar el progreso cientifico es preciso comprometerse, o por lo me-
nos aceptar metodoldgicamente como punto de partida, alguno de esos fines
—o0 algunos otros equivalentes—, y en funcidn de ellos hacer el juicio de pro-
greso.

De acuerdo con el modelo pluralista, no es correcto sostener sin mas que lo
mejor que pueden hacer los cientificos es buscar equis fin (la resolucién de pro-
blemas o cualquier otro preferido por la teoria en cuestion) y resistirse a per-
seguir otros fines. Pero, en cambio, la concepcion pluralista si sostient que desde
la epistemologia sélo se pueden hacer dictimenes negativos para calificar ciertos
fines como ilegitimos, pero no es posible hacer propuestas acerca de qué fines
es correcto perseguir.

(Implica esto renunciar al papel normativo de la metodologia y de la epis-
temologia? No, aunque si implica debilitar tal papel, pues en este nivel meta-
metodologico —siguiendo una estrategia que Laudan aplica tipicamente — po-
driamos sostener que en vez de un imperativo categdrico que afirma que la meta
que deben perseguir los cientificos es, por ejemplo, la resolucion de problemas,
lo que debe proponerse es un imperativo hipotético: si el interés de los cienti-
ficos, o de una comunidad para el caso, es el de promover prdcticas exitosas
(digamos como la medicina), y resolver problemas, entonces deberian seguir
las metodologias que aumentan su éxito.



UNA TEORIA PLURALISTA DE LA CIENCIA 141

Esta teoria podria afiadir que de hecho muchas de las practicas que han bus-
cado la resolucion de problemas han sido progresivas, juzgadas en relacion con
el éxito en alcanzar su meta. Y andlogamente se podria proceder a evaluar el
progreso de la ciencia en relacién con otros fines ¢ intereses.

Cuando el interés prevaleciente es el de desarrollar practicas exitosas, en-
tonces las reglas metametodoldgicas que Laudan ha propuesto son muy utiles.
A este nivel metametodoldgico seria correcto adoptar la posicion del natura-
lismo normativo defendida por Laudan y suregla bésica (R ), con el supuesto
de que el interés de los sujetos que buscan conocimiento es un conocimiento
que les asegure el control y la manipulacion de la naturaleza (y tal vez de as-
pectos de la sociedad). Si éste es el interés, entonces se requiere una norma que
permita obtener teorias que resuelvan problemas de un modo eficiente. Tal es
el propésito de la norma (R ):

(R,) Si las acciones de una cierta clase, m, han promovido consistentemente en el
pasado ciertos fines cognitivos, e, y las acciones rivales, », han fallado en ese aspecto,
entonces suponga que las acciones futuras que sigan la regla “si su fin es e, deberia
hacer m ” tendran mayor probabilidad de promover esos fines que las acciones ba-
sadas en la regla “si su fin es ¢, deberia hacer n " [Laudan 1987, p. 25; 1996, p. 135].

Pero el propio Laudan ha reconocido que es legitimo buscar el conocimiento
en funcién de intereses diferentes a la manipulacidén y el control. Esto permite
dar mayor sentido a ciertos proyectos de investigacién que persiguen otros fi-
nes. Por ejemplo, podemos preguntarnos cudl es la clase de practica exitosa (en
términos de manipulacién y control) que interesaria establecer a un cosmélogo
preocupado por el origen del universo, o a un bidlogo que investiga sobre el
origen de la vida. La posicién pluralista toma muy en serio esta idea sin que-
dar comprometida con una concepcion relativista, ni con un rechazo de la ra-
cionalidad cientifica. Lo que si requerimos, sin embargo, son ciertas precisio-
nes sobre la racionalidad.

§ 4. RACIONALIDADY PROGRESO

Hemos recordado que la idea de progreso de Laudan es relativa a un conjunto
dado de fines [véanse Laudan 1984, p. 66; y 1996, p. 138]. Esto le permite a
Laudan desacoplar ¢l progreso de la racionalidad de los cientificos del pasa-
do. Pero la racionalidad de la que Laudan habla aqui es una racionalidad de
medios a fines, en el sentido de los medios mas adecuados para alcanzar fines
predeterminados, excluyendo la idea de eleccion racional de los fines. Este



142 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

desacoplamiento del progreso con respecto a la racionalidad de medios a fi-
nes desempefia un papel importante en su teoria y Laudan lo considera correc-
tamente uno de sus logros.

Pero si el progreso es siempre relativo a un conjunto de fines, podria entonces
sostenerse que la ciencia ha sido progresiva de acuerdo con cierto punto de vista,
digamos el pragmatista —que sostiene que el fin de la ciencia es la resolucién
de problemas—, pero la ciencia no seria progresiva —o no necesariamente lo
serfa— con respecto a otros puntos de vista que privilegiaran fines diferentes.
Pero segun la concepcidn pluralista esos otros fines también pueden ser legi-
timos, digamos el fin de obtener teorias que describan de una manera adecua-
da los mecanismos generadores de fenémenos, como lo proponen algunas teorias
realistas. De modo que podria concluirse que después de todo la teoria plura-
lista a la que me estoy refiriendo tiene ciertas consecuencias relativistas.

Para evitar esas consecuencias relativistas se tiene que suponer que no cual-
quier fin de la ciencia es tan bueno como cualquier otro, que no seria racional
suponer eso. Eso serfa reconocer que hay constrefiimientos acerca de cudles
fines de la ciencia son racionalmente aceptables. Aqui la eleccion racional se
aplica a los fines y no sélo a los medios para obtener fines dados. Lo que estd
en juego es la racionalidad de los fines.

Se ha sefialado con insistencia que un fin o un conjunto de fines puede ser
criticado, por ejemplo, cuando ese fin es incompatible con otros que los suje-
tos valoran mads, o porque el conjunto de fines en su totalidad es incoherente.
Como dice Laudan, “se puede argumentar en contra de un fin sobre la base i)
de que es utdpico o irrealizable, o ii) de que es incompatible con los valores im-
plicitos en las practicas comunitarias y con los juicios que normalmente
aceptamos” [Laudan 1984, p. 50].

Asi, la teoria pluralista que estamos esbozando utiliza un concepto de “ra-
cionalidad” instrumental que incluye dos aspectos: el de la “racionalidad de
medios a fines”, y el de la “racionalidad de fines”. Veremos adelante que tam-
bién opera otro concepto, al cual llamaremos “racionalidad del desarrollo cien-
tifico” (méas adelante aclararé lo que quiero decir con esto).

En una concepcién como la de Laudan, seglin la cual el progreso cientifico
no requiere la racionalidad, estan presentes estos dos aspectos de la racionali-
dad instrumental.

Para Laudan, que el progreso cientifico no requiera la racionalidad quiere
decir que los cientificos del pasado pueden haber fallado en obtener los fines
que perseguian, o sea pueden haber elegido mal los medios, no haber hecho una
eleccién racional, y sin embargo pueden haber logrado otras metas. Puede ser
que esas otras metas sean las que nosotros ahora consideramos valiosas y en-
tonces, aunque los cientificos del pasado no hayan sido racionales, contribu-



UNA TEORIA PLURALISTA DE LA CIENCIA 143

yeron al progreso de la ciencia, de acuerdo con nuestros estandares [Laudan
1996, pp. 138-139].

Laudan critica las tesis metametodolégicas de los historicistas subrayando
correctamente que no podemos evaluar nuestras metodologias sobre 1a base de
volver racionales las elecciones que hicieron los cientificos del pasado, pues
ellos pueden haber tenido en mente diferentes objetivos y diferentes creencias
que actuaron en el trasfondo. “Sélo seria correcto usar nuestros métodos para
evaluar la racionalidad de los cientificos del pasado si sus instrumentos cog-
nitivos fueran idénticos a los nuestros, y solo si sus creencias fueran sustan-
cialmente las mismas que las nuestras” [pp. 138-139].

Laracionalidad o la irracionalidad de Newton en relacion con sus eleccio-
nes debe determinarse tinicamente a la luz de “los valores cognitivos de Newton
y tomando en cuenta sus creencias previas y las creencias en el trasfondo”
[Laudan 1987, p. 22]. Pero si independientemente de que haya logrado las metas
que se fij6, Newton obtuvo otros resultados que son valiosos para nosotros,
entonces Newton ayudé al progreso de la ciencia.

Este razonamiento se basa en la concepcion de la racionalidad entendida como
la eleccion de los medios adecuados para obtener fines determinados, a la luz
de creencias previas y evidencia disponible, con exclusién de la discusién de los
fines. Es ésta la idea de racionalidad que Laudan separa correctamente de la
nocién de progreso.

Segin ese concepto de racionalidad, y entendiendo por “metodologia” “el
conjunto de reglas tacticas y estratégicas disefiadas para promover” ciertos fines
(Laudan 1987, p. 21), es correcto sostener que “en la medida en la que nues-
tro juicio sobre la racionalidad de la accidn de un agente implica tomar sus fines
en serio, entonces las metodologias disefiadas para promover fines distintos a
los del agente son incompetentes para pronunciarse acerca de la racionalidad
del agente” [Laudan 1987, p. 22].

Pero si se asume s6lo el concepto de racionalidad de medios a fines —que
excluye el andlisis de los fines—, y la metodologia se restringe al concepto
mencionado, entonces —como afirma el propio Laudan— la metodologia debe
suplementarse con la axiologia, es decir, con el analisis de los valores y los fi-
nes [Laudan 1987, p. 29; 1996, p. 140], con lo cual se trae a la discusién la ra-
cionalidad de los fines.

La tarea de analizar la axiologia de la ciencia fue realizada en buena medi-
da por Laudan en Science and Values [1984]. En ese libro habla explicitamen-
te de la racionalidad de los fines [véase Laudan 1984, p. 50], y en Beyond Po-
sitivism and Relativism [1996], Laudan afirmé:



144 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

Uno puede plausiblemente proponer una nueva meta para la ciencia, incluso una que
nunca se haya buscado deliberadamente o siquiera que se haya contemplado. Pero
la manera en la que se estableceran las credenciales de esa nueva meta implica mostrar
que los logros canénicos de la disciplina en cuestiéon pueden preservarse como lo-
gros segiin la nueva descripcion. Al intentar mostrar que el canon puede preservarse
segtin el nuevo régimen axiolégico, se tendra que explorar la posibilidad de que el
canon exhiba ejemplos en los que las nuevas metas son alcanzables. Pero eso es s6lo
un caso especial de la obtencién de evidencia empirica a favor de que nuestros fi-
nes son realizables [Laudan 1996, p. 162].

Es racional cambiar de metas, contintia Laudan, s6lo “frente a considera-
ciones muy persuasivas” [Laudan 1996, p. 163]. De modo que aqui tenemos
una prescripcion acerca de como proponer y elegir nuevos fines. Se trata de una
regla de la racionalidad de los fines.

Podemos concluir por tanto que en el trabajo de Laudan se encuentra ope-
rando un concepto de racionalidad instrumental que incluye el aspecto de la
racionalidad de medios a fines y el de la racionalidad de fines. Cuando Laudan
desacopla la idea de progreso del concepto de racionalidad, debe entenderse
que se refiere s6lo al aspecto de la racionalidad de medios a fines. Pero enrea-
lidad Laudan no desacopla el progreso de la racionalidad instrumental en el
sentido amplio (el cual incluye la racionalidad de los fines). Por el contrario,
su teoria queda comprometida con la tesis de que el progreso depende de la
racionalidad instrumental. Veamos esto con mayor detenimiento.

§ 5. EL PROGRESO DEPENDE DE LA RACIONALIDAD

Para ello vale la pena citar un largo pasaje de Science and Values [l.audan 1984]
en el que se ven claramente los respectivos papeles de la racionalidad de me-
dios a fines y de laracionalidad de fines en un tipico proceso de desarrollo cien-
tifico que Laudan considera progresivo:

En un momento dado habra al menos un conjunto de valores, métodos y de teorias
que podemos identificar como operando en cualquier campo o subcampo de la ciencia.
Llamemos C,a este colectivo, y a sus componentes 4, M, y T, respectivamente [...]
Los valores y metas en 4, justificaran a las reglas de M, y armonizarén con la teoria
T, los métodos de M, justificarén a la teoria T, y exhibira la realizabilidad de los
fines en 4,; y la teoria T, constrefiira a los métodos de M, y ejemplificard los valo-
res y metas de 4,. Supongamos que alguien propone entonces una nueva teoria, T,
para reemplazar a 7. Las reglas M, seran consultadas y ellas muy bien pueden in-
dicar razones para preferir T, sobre T,. Supongamos que en efecto lo hacen y que



UNA TEORIA PLURALISTA DE LA CIENCIA 145

por consiguiente reemplazamos T, con T,. Conforme pase el tiempo, algunos cien-
tificos pueden desarrollar ciertas reservas con respecto a M, y proponer una nueva
y supuestamente superior metodologia M, Ahora es preciso que se elija entre M, y
M, Como hemos visto, eso requiere que se determine cual de las dos, M, o M, es
mas promisoria para realizar nuestros fines. Puesto que tal determinacion sera tipi-
camente una cuestién empirica, tanto 4, como la para entonces prevaleciente teoria
T, tendrdn que ser consultadas para determinar cual de las dos, M, 0 M, es mejor
para asegurar los fines en 4,. Supongamos que, al comparar la eficacia relativa para
lograr los valores compartidos, en 4, pueden presentarse argumentos convincentes
que muestren que M, es superior a M,. En esas circunstancias, suponiendo que los
cientificos se comportan racionalmente [cursivas afiadidas], M, reemplazard a M .
Esto quiere decir que conforme nuevas teorias T, T, ... T, surjan mas tarde, serdn
evaluadas de acuerdo con las reglas de M, y no con las de M. Supongamos adems,
en este cuento fantastico, que imaginamos un severo desafio a los valores béasicos
mismos. Alguien podria, por ejemplo, ofrecer nueva evidencia sugiriendo que algiin
elemento de los fines de 4, es irrealizable. Alguien més podria mostrar que virtual-
mente ninguna de las teorias aceptadas por la comunidad cientifica como ejemplos
de buena ciencia ejemplifica los valores expresados en 4 . (O podria mostrarse que
4, es un conjunto inconsistente en el sentido de que sus componentes son incompa-
- tibles entre si.) En tales circunstancias los cientificos pueden decidir racionalmen-
te [cursivas afiadidas] abandonar 4, y aceptar un conjunto consistente de valores al-
ternativo, 4,, en caso de que estuviera a su alcance [Laudan 1984, pp. 76-77].

Me parece evidente que la primera instancia del término “racionalmente”
en este parrafo (resaltado) tiene un significado diferente, aunque no desconectado,
de la segunda instancia del mismo término (también resaltado). Para apreciar
esto subrayemos que la primera instancia se refiere a la eleccion de teorias, sobre
la base de una metodologia dada, o a una eleccién de métodos, sobre la base
de fines dados. Todo esto se refiere a la relacion de medios a fines, excluyen-
do la consideracion racional de los fines.

Pero la segunda instancia se refiere a un comportamiento y a una eleccion
que Laudan reconoce como racional, correctamente, excepto que lo que él llama
racional es la decision de abandonar ciertos fines, por ejemplo porque se han
mostrado inalcanzables.

Laudan ha hecho una muy buena labor argumentando a favor de la tesis de
que, al menos en la historia de la ciencia, los cientificos muchas veces se han
comportado racionalmente corrigiendo sus objetivos. Por consiguiente no hay
duda de que para Laudan los fines son susceptibles de discutirse y de ser ele-
gidos racionalmente.

Podemos concluir entonces que la tesis de Laudan en el sentido de que el
progreso nada tiene que ver con la racionalidad de los cientificos del pasado
es engafiosa. Es engafiosa porque el término “racionalidad” es ambiguo. Laudan



146 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

hace bien en separar el progreso de la racionalidad estrecha, entendida s6lo como
la racionalidad de medios a fines. Pero el progreso no estd desacoplado de la
racionalidad si ésta se entiende como racionalidad de fines. Por el contrario,
ha quedado claro que el progreso no es independiente de la racionalidad ins-
trumental amplia (que incluye la racionalidad de fines).

§ 6. LA RACIONALIDAD DEL CAMBIO CIENT{FICO

Sugeri antes que ademads del concepto de racionalidad instrumental, que incluye
el aspecto de la racionalidad de los fines, podemos hablar de la racionalidad
del proceso de cambio cientifico.

Para comprender mejor este concepto recordemos que una teoria pluralista
como la de Laudan asume la coherencia y la realizabilidad de los fines como
estandares de racionalidad. Por ejemplo, se dice que es racional que los cien-
tificos cambien de fines si se convencen de que los fines que perseguian antes
no son realizables o que eran incompatibles entre si [véase Laudan 1984, p. 50].

Los cambios de creencias y de fines que se hacen con miras a obtener ma-
yor coherencia o realizabilidad de metas son progresivos en dos sentidos:

a) en un sentido ligado a contextos especificos, porque ayudan a la realiza-
cién de las metas establecidas en el contexto en cuestion, y b) en un sentido mas
general, no con respecto a los fines de una comunidad cientifica especifica, sino
con respecto a los estdndares de racionalidad que la teoria de la ciencia presu-
pone (a saber, al menos coherencia y realizabilidad de fines). Pero estos fines
son estandares de racionalidad que se aplican a todos los contextos.

Esto es, el proceso de desarrollo cientifico es progresivo en doble sentido,
pues aparte de progresar hacia fines especificos, en funcion de los' cuales se juzga
que ha habido progreso, el proceso de desarrollo cientifico ha progresado también
removiendo inconsistencias y fines inalcanzables, y sustituyéndolos por visiones
coherentes y por metas realizables. Lo que hace racional al proceso de desa-
rrollo cientifico, entonces, es que se han removido incoherencias y se han aban-
donado los fines que se han encontrado irrealizables, y en su lugar se han pro-
puesto visiones coherentes y fines en relacion con los cuales hay buenas razones
para creer que se pueden alcanzar.

Esto significa que el proceso de desarrollo cientifico ha progresado hacia fines
que son a la vez estandares de racionalidad de la teorfa desde donde se evalia
el proceso de desarrollo cientifico. Se trata de un tipo particular de progreso
cientifico, a saber, el que avanza hacia la realizacion de los estandares de ra-
cionalidad, que son la coherencia y la realizabilidad de fines. Por avanzar ha-
cia larealizacidn de esos estandares de racionalidad es que el proceso, ademés



UNA TEORIA PLURALISTA DE LA CIENCIA 147

de progresivo, es racional. Pero ademas el desarrollo de la ciencia también es
racional porque ha implicado un proceso de aprendizaje y autocorreccion con
respecto a las teorias, los métodos y aun los fines.

¢ Puede reducirse el concepto de desarrollo racional de la ciencia a la nocion
de racionalidad instrumental? Debe reconocerse que el proceso requiere que
los cientificos tomen decisiones racionales, a saber, las de abandonar fines irrea-
lizables y sistemas inconsistentes de creencias. Cuando los cientificos hacen
esas elecciones se comportan racionalmente, y gracias a esas elecciones racio-
nales la ciencia progresa.

Pero conviene distinguir entre la toma de decisiones de los cientificos, ba-
sadas en los valores de coherencia y realizabilidad de los fines, y el resultado
en el proceso de desarrollo cientifico, que es un acercamiento hacia esos valo-
res. Analizados los sistemas de creencias y de teorfas cientificas en su desarrollo,
se aprecia una tendencia de acercamiento hacia la coherencia y la realizabilidad
de fines especificos. Esto es lo que significa que el proceso de desarrollo cientifico
sea racional.

Pero cuando decimos que este proceso de desarrollo es racional, esta ins-
tancia del término de “racionalidad” no es aplicable a agentes especificos; lo
mismo que el progreso, esa racionalidad no es especifica de los agentes ni de
sus decisiones, sino que se aplica a un proceso. En cambio, la nocidn de racio-
nalidad instrumental no puede aplicarse al proceso de desarrollo cientifico. La
racionalidad instrumental es especifica del agente [véase Laudan 1996, p. 139],
por lo tanto no puede aplicarse a un proceso de desarrollo de una entidad como
la ciencia. Por consiguiente, el concepto de racionalidad que se usa al hablar
del proceso racional de desarrollo cientifico no puede ser el mismo concepto
que el de racionalidad instrumental, pues éste si es especifico de los agentes y
se atribuye a los cientificos en tanto que individuos. Se trata de un concepto di-
ferente de racionalidad: “la racionalidad del cambio cientifico”.

En suma, la teoria pluralista no explica solo por qué la ciencia es progresi-
va, sino también da cuenta de por qué es racional, instrumentalmente hablan-
do, y racional en el sentido del proceso de desarrollo cientifico.

§ 7. ESTE MODELO PLURALISTA NO ES RELATIVISTA
Este modelo pluralista no es relativista por las siguientes razones:
1) Rechaza la idea de que “todo esta permitido”.

2) Presupone una nocién de progreso, y una doble nocién de racionalidad
(instrumental y racionalidad del desarrollo cientifico).



148 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

3) Reconoce que la coherencia y la realizabilidad de los fines son constre-
flimientos fundamentales y aspectos centrales de la racionalidad, que imponen
limites acerca de lo que es epistémicamente admisible. (Aunque reconoce que
lo que es alcanzable puede en ocasiones ser controvertible, puesto que la res-
puesta dependera de creencias sustanciales, tanto cientificas como metafisicas.)

4) Reconoce que de hecho la ciencia ha sido progresiva y racional (como
proceso y basada en decisiones racionales de los cientificos).

5) Acepta que los estandares de racionalidad han evolucionado y se han per-
feccionado.

6) No niega la posibilidad de comunicacién entre defensores de diferentes
puntos de vista, aunque reconoce que pueden surgir diferencias que no se po-
drén resolver por medios puramente racionales.

Las teorfas pragmatistas, tanto como las realistas o las positivistas han man-
tenido la idea de que a ellas les corresponde, en tanto que concepciones epis-
temoldgicas, decir cuales deben ser los fines de la ciencia, bajo pena de ceder
el terreno a los relativistas. Pero hemos visto que el pluralismo no cede nada
importante al relativismo, excepto reconocer que no ha habido y no hay metas
fijas para la ciencia de una vez y para siempre. Tampoco el pluralismo renun-
cia al papel normativo de la epistemologia.

§ 8. EL PAPEL NORMATIVO DE LA EPISTEMOLOGIA
SEGUN EL MODELO PLURALISTA

El modelo pluralista que hemos comentado, basado en ideas de Laudan, sim-
plemente subraya que el complejo de elementos que los cientificos presuponen
en sus practicas, esto es cuando estdn haciendo su trabajo, estd compuesto por
conjuntos de creencias sustanciales, teorias acerca de su objeto de estudio, reglas
metodoldgicas, fines y valores, ninguno de los cuales es absoluto ni universal,
todos estos elementos han cambiado a lo largo de 1a historia de la ciencia y pue-
den seguir cambiando. Aunque vale la pena recordar que puede haber cambios
en uno de estos conjuntos sin que necesariamente cambien elementos de los
otros conjuntos.

A final de cuentas, este modelo toma en serio la idea de que no hay un tni-
co fin de la investigacion que sea el correcto, sino que hay una diversidad pal-
pable de usos y de fines de la investigacion [véase Laudan 1984, pp. 63—-64].

Se trata de un modelo pluralista porque toma en serio la idea de que en cues-
tiones epistemolégicas puede haber diferentes fines legitimos, y no hay manera
epistemologicamente bien fundada de preferir unos fines sobre otros ni de decir



UNA TEORIA PLURALISTA DE LA CIENCIA 149

a los cientificos cuales fines perseguir. Lo que si es posible hacer es sefialar que
ciertos fines deben abandonarse en ciertas circunstancias. También el modelo
es pluralista porque reconoce que dados ciertos fines, puede haber una plura-
lidad de métodos que permitan obtenerlos. Pero a pesar de esto, el modelo plu-
ralista preserva un papel normativo para la epistemologia.

Si seguimos la distincion de Laudah entre “metodologia” —entendida en un
sentido estrecho como “conjunto de reglas tacticas y estratégicas disefiadas para
promover nuestros fines” [Laudan 1996, p. 129]— y “epistemologia” —enten-
dida en un sentido amplio que incluye el analisis y la evaluacién de los méto-
dos, los fines y las teorfas de la ciencia—, seglin el modelo pluralista, la epis-
temologia dira cuales maneras de perseguir el conocimiento son racionales y
cudles son irracionales. Y ciertamente recomienda que el conocimiento se busque
de manera racional, bajo pena de fracaso. Fracaso en obtener conocimiento, tout
court.

El modelo entonces preserva un papel normativo para la epistemologia en
doble sentido:

1) El modelo preserva la idea de Laudan de que las reglas metodoldgicas son con-
dicionales de la forma: “Si la meta de uno es y, entonces uno deberia de hacer x.”
[Laudan 1987, p. 24; 1996, p. 132].

Es decir, el modelo admite que las reglas son maximas que descansan so-
bre pretensiones de conocimiento acerca del mundo empirico, y constituyen
pretensiones que deben ser evaluadas de la misma manera en la que se ponen
a prueba otras teorias empiricas [véase Laudan 1996, p. 1331.

2) En un nivel mas fundamental el modelo supone que la epistemologia recomien-
da que los valores de coherencia y realizabilidad de los fines deben ser respetados
en todo proceso de investigacion, bajo pena de fracasar en la obtencién de conoci-
miento [conocimiento tout court, se elimina aqui la calificacién que Laudan afiade
de que sea conocimiento confiable].

Este papel prescriptivo de la epistemologia incluye el establecimiento de
constrefiimientos acerca de lo que cuenta como conocimiento y acerca de la
legitimidad de los fines epistémicos. Ciertamente, de acuerdo con este punto
de vista, la epistemologia no prescribira cuales fines perseguir, pero si dird cudles
fines son legitimos y cudles no lo son. Por ejemplo, si se muestra que cierto fin
es inalcanzable, de acuerdo con los recursos disponibles o accesibles para cierta
comunidad epistémica, la epistemologia prescribe que ese fin debe abandonarse.

Por esta razoén la epistemologia todavia tiene un papel normativo que des-
empefar, pero s6lo en el supuesto de que la gente esta dispuesta a comportar-



150 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

se racionalmente. En este punto podemos aplicar de nuevo la estrategia de en-
tender las reglas epistemol6gicas como condicionales: “si usted quiere obte-
ner conocimiento, entonces lo mejor que puede hacer es investigar racionalmen-
te”. Pero para entender eso, asi como para comprender mejor el desarrollo de
la ciencia, requerimos concepciones de la racionalidad mas amplias que la es-
trecha nocién de medios a fines.

En los siguientes tres capitulos discutiremos con mayor profundidad esa
nocioén mas amplia de racionalidad, y veremos cémo ofrece el fundamento para
una concepcidn pluralista de la ciencia como la que hemos comentado en el
presente capitulo. Veremos que esa concepcion de Ja razén puede dar cuenta
de la diversidad epistemologica, metodolégica y axiologica de la ciencia, y
explicar como a pesar de esa diversidad, o mejor dicho, en virtud de ella, la ciencia
progresa y es el mejor ejemplo de actividad racional que han inventado los seres
humanos.



8
RACIONALIDAD, OBJETIVIDAD Y VERDAD

§ 1. RAZONY RACIONALIDAD

En este capitulo discutiremos el problema de la racionalidad de las creencias,
en especial de la racionalidad de la aceptacion de las creencias cientificas y de
c6émo podemos, racionalmente, considerar que nos dicen algo objetivo y en su
caso algo verdadero acerca de la realidad.

Partiremos de dos acepciones del término “razén”. Una es precisamente la
que se refiere a la capacidad o habilidad de los seres humanos que les permite
tener creencias correctas y bien fundadas sobre su entorno natural y social. Esas
creencias, a la vez, les permiten —y suponen— interacciones con ambos
entornos.

La interaccidn social mediante la cual se comunican las creencias es la in-
teraccion dialégica o comunicativa, por medio de los lenguajes articulados,
utilizando conceptos y proposiciones.

Se llama conocimiento proposicional a las creencias que se expresan y co-
munican por medio de proposiciones y que cuentan con una justificacion soli-
da para considerar que son correctas. Este tipo de conocimiento ha sido anali-
zado con profundidad por toda la tradicién filosofica occidental, desde Platon
hasta nuestros dias.

La otra acepcion de razdn que nos interesa aqui es la de “razén” como fun-
damento o base para aceptar o rechazar una creencia, para elegir determinado
curso de accion o un cierto fin. Asi, la capacidad que llamamos razén es la que
permite a los seres humanos de carne y hueso tener creencias y evaluar los fun-
damentos que tengan a favor o en contra de esas creencias.

El término “razén”, entonces, no se refiere a ninguna entidad, ni a misteriosas
“facultades”, “las llamadas tradicionalmente ‘facultades del alma’, a menudo
calificadas de ‘potencias’ ” [Ferrater 1992, p. 83), sino que la razén se entien-



152 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

de como una capacidad de “individuos biolégicos de cierto nivel biomental y
social” [Ferrater 1992, p. 84].

Laracionalidad se entendera como el ejercicio apropiado de la razdn al hacer
elecciones en la busqueda de fines apropiados [véase Rescher 1988]. Desde
esta perspectiva, solo tiene sentido predicar la racionalidad o la irracionalidad
con respecto a los seres humanos “y sus creencias, decisiones y conducta”
[Mosterin 1978, p. 17]. Como lo ha dejado claro Mosterin, no es correcto pensar
que los seres humanos son “animales racionales”, sino lo correcto es pensar
que son “animales racionales o irracionales”, es decir, que al actuar, al elegir
entre diversas opciones, al aceptar o rechazar creencias, por ejemplo, lo pue-
den hacer racionalmente o irracionalmente. Pero por supuesto muchas accio-
nes de los seres humanos, incluso muchas elecciones que hagan, no tienen que
ser ni racionales ni irracionales. Andar en bicicleta —en vez de usar un vehi-
culo de motor de gasolina— puede ser una eleccién racional si no deseo con-
taminar més el medio ambiente, o si lo hago con el fin de mantenerme en buena
condicion fisica. Pero puede no ser ni racional ni irracional si lo hago como
un fin en si mismo, y nada mas que por el placer de hacerlo. En cambio, si tengo
urgencia de ir de la ciudad de México a Buenos Aires, es irracional hacerlo en
bicicleta si tengo la opcién de ir en avidn.

Asipues, la racionalidad —como bien lo dice Mosterm— no es una facul-
tad, sino un método. Por otra parte, como ya hemos sugerido en este libro, la
racionalidad no es unica, asi que —para ser precisos— deberiamos de hablar
de diversas maneras racionales, o de diferentes métodos racionales, para tomar
decisiones o para hacer elecciones cuando perseguimos fines determinados. Es-
tos fines pueden ser gnoseoldgicos, morales, estéticos, politicos, etc. De modo
que la razdn se ejerce, en ocasiones, para elegir creencias —aceptar o rechazar
creencias— o cursos de accién —optar por un curso de accidn o por otro, 0 por
la inacciéon— o bien objetivos, fines y metas en funcion de intereses y deseos.

La acepcion de razon como findamento ha sido claramente formulada por
Luis Villoro: razén, en este sentido, es “todo aquello que justifica para un su-
jeto la verdad o la probabilidad de su creencia, el fundamento en el que basa
una creencia” [ Villoro 1982, p. 78]. “Justificacién”, a 1a vez, se entiende como
la realizacién de “una operacion mental por la que inferimos una proposicién
de otra proposicion o de la aprehensién directa de un estimulo y, al hacerlo, damos
razdn de una creencia” [p. 79]. Por ejemplo, si he aceptado la proposicion de
que todos los hombres son mortales, debo aceptar por inferencia que yo soy
mortal, puesto que creo que soy un hombre. Por otro lado, mi creencia en que
soy calvo puede tener fundamento en la aprehensién directa de un estimulo,
por ejemplo pasarme la mano por la cabeza y no sentir ni un solo cabello, o mi-
rarme en un espejo y ver mi cabeza lisa como una bola de billar.



RACIONALIDAD, OBJETIVIDAD Y VERDAD 153

Si suponemos que S denota a un sujeto y p a una proposicion, dice Villoro,
“Razon de la creencia de S en p es lo que hace que p’ sea aceptable para S
[Villoro 1982, p. 77]. ,

Esta es la misma idea que explora Rescher en el libro antes mencionado: “La
‘razoén’ de un agente racional para dar un cierto paso (adoptar una creencia o
ejecutar una accion o hacer una evaluacién) es una consideracién o una linea
de pensamiento que proporciona al agente con una base de justificacion para
dar ese paso, y que puede por consiguiente —desde el punto de vista del pro-
pio agente— servir para explicarlo o validarlo” [Rescher 1988, p. 5].

Pero no todas las razones son buenas razones. Un sujeto es racional (en su
eleccién de creencias, de un curso de accidn o-de fines) si su eleccion se basa
en buenas razones. Rescher agrega: “Lo que convierte a unarazén en una buena
raz6n es el hecho de que su implementacion conduce a nuestros esfuerzos en
las direcciones apropiadas, y las mejores razones son aquellas que logran lo
maximo en este sentido” [p. 6].

Un debate importante en la filosofia contemporanea ha sido si “las direcciones
apropiadas” pueden determinarse racionalmente o no. Para la llamada feoria
de la eleccién racional lo importante es elegir los medios més adecuados para
obtener los fines que perseguimos, pero no podemos discutir racionalmente si
estamos persiguiendo fines apropiados. Esta teoria se limita entonces a la ra-
cionalidad que hemos llamado de “medios a fines”. Para esta teoria, como lo
explica Antoni Doménech:

Formalmente racional es quien elige lo mejor que tiene a su alcance, valiéndose de
los medios més adecuados para ello. Eso conlleva al menos la existencia de /) una
ordenacidn transitiva de los deseos o preferencias del individuo, 7, en cuestién
(una funcion de esos deseos f{1)), 2) un conjunto de creencias, C, de /, que conec-
tan causalmente sus acciones con los resultados de ellas en el mundo, y 3) un con-
junto de acciones posibles de I, 4, Es racional, en el sentido minimo del término,
quien escoge aquel curso de accion a,€ 4, que, de acuerdo con C, ha de levarle del
modo mas adecuado o econémico a lo que considera mejor de acuerdo con sus pre-
ferencias (a un maximo de la funcién f{u), si esas preferencias son describibles con
una funcién continua) y con sus creencias [Domeénech 1989, p. 20].

La teoria de la eleccién racional ha sido desarrollada basicamente en fun-
cién de la toma de decisiones con respecto a cursos de accion posibles, por lo
cual su mayor relevancia tiene que ver con los campos de la accién humana;
sus principales aplicaciones se han hecho en relacién con la teorfa econémi-
ca, y se han discutido mucho sus consecuencias para las decisiones morales y
politicas. Al respecto pueden verse el citado libro de Antoni Doménech, asi como
las obras de Jon Elster [1979, 1983, 1988 y 1989].



154 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

Entre las principales criticas que se han formulado a la teorfa de la eleccion
racional estd el hecho de que trata s6lo un aspecto de la racionalidad: Ia racio-
nalidad de medios a fines, es decir, la que se refiere a la eleccion de los medios
mas adecuados para la obtencién de fines dados. Pero esa teoria hace caso omiso
de otros aspectos que muchos autores consideran igualmente importantes —o
mas— para comprender cabalmente la racionalidad.

Por ejemplo, desde un punto de vista epistémico, los seres humanos tienen
que enfrentar elecciones no sélo en relacidn con medios para obtener fines, sino
también en torno a problemas como los siguientes: a) como elegir valores y fines;
b) cémo aceptar o rechazar concepciones del mundo o entramados conceptuales
mas comprehensivos que las teorias cientificas); ¢) cémo aceptar o rechazar
teorias acerca del mundo; d) cdmo aceptar o rechazar datos como evidencia
pertinente para un problema especifico; e) como aceptar reglas y normas; f) c6-
mo aceptar o rechazar principios ldgicos.

Con respecto a cada uno de estos problemas existe cierta nocidén de racio-
nalidad. Asi, por ejemplo, Mario Bunge [1985] menciona los siguientes con-
ceptos de racionalidad, ademds del ya mencionado de la racionalidad instru-
mental:

a) Racionalidad evaluativa: que trata acerca de los fines que son realizables
y que merecen ser perseguidos porque les asignamos un valor. Trata también
de la eleccion de valores.

b) Racionalidad ontolégica: requiere la adopcion de una vision del mundo
consistente, compatible con la ciencia y la tecnologia disponibles.

¢) Racionalidad epistemoldgica: requiere que las teorias que se acepten ten-
gan apoyo empirico y que se eviten las conjeturas que sean incompatibles con
el cuerpo de conocimiento cientifico y tecnologico aceptado por medio de buenas
razones.

d) v e) Racionalidad metodoldgica: requiere que la aceptacion de creencias
se haga después de una critica cuidadosa y s6lo cuando exista una adecuada
justificacion, es decir, pruebas o evidencia favorable, y que no existan razones
suficientemente poderosas como para abandonar la creencia en cuestion; asi-
mismo exige que la aceptacion de creencias esté basada en normas y reglas que
tengan alguna garantia, aunque también ellas sean revisables.

J) Racionalidad légica: exige evitar las contradicciones.

Bunge llama racionalidad completa al concepto que engloba a todos estos
niveles. Cuando se ejemplifica uno de esos niveles, o una combinacion de al-
gunos de ellos, podemos hablar de racionalidad parcial.



RACIONALIDAD, OBIETIVIDAD Y VERDAD 155

A laluz de ideas como éstas, el problema de una teoria como la de 1a elec-
cién racional es que trata tan sdlo de una de entre muchas racionalidades par-
ciales. En particular, dado que esa teoria trata de analizar las formas de elegir
los mejores medios para alcanzar determinados fines, en funcién de una orde-
nacion de deseos y preferencias, se ha sefialado insistentemente que es nece-
sario complementarla mediante el anélisis de la formacion de los deseos y pre-
ferencias. Por ejemplo, a la luz de una concepcidn de la racionalidad completa,
en el sentido recién sugerido, la racionalidad evaluativa analizaria los fines que
merecen ser perseguidos. Esto supondria un analisis de cémo se ha formado
el interés en obtener esos fines, y de como se han formado las preferencias en
funcién de las cuales se trata de alcanzarlos. Si descubrimos por ejemplo que
buscamos determinados fines porque se nos ha inculcado el deseo de obtener-
los, digamos por medio de lavados de cerebro o por propaganda subliminal,
entonces es racional revisar esos fines.

En suma, la teoria de la eleccion racional deja de lado el problema de si los
deseos, las preferencias, los objetivos y las metas son un asunto también de
posible critica y eleccion racional, es decir, que puedan elegirse mediante la
ponderacién de los elementos a su favor y en su contra. Una concepcion como
1a de la racionalidad completa asume un compromiso con estos problemas.
Domeénech, en el libro citado, se suma a esta critica a la teoria de Ia eleccion
racional y desarrolla una argumentacioén de acuerdo con la cual si es posible
elegir racionalmente las preferencias y los deseos. Un breve argumento que
presenta una objecion en esta misma linea puede encontrarse en Putnam [1988].
Bunge [1985, cap. 1] alega mas ain que la teoria de la eleccion racional es
“seudorracional”, lo cual intenta poner en evidencia frente a la concepcion que
hemos aludido, que él llama una concepcién global de la racionalidad.

Puesto que nuestro interés en este capitulo es el problema de la racionali-
dad de las creencias, en especial de la racionalidad de la eleccidn de creencias
cientificas y de cémo podemos considerar que nos dicen algo objetivo o algo
verdadero acerca de la realidad, tenemos que elucidar estos ultimos términos:
“objetividad”, “verdad” y “realidad”. Pero primero veamos lo que se ha deno-
minado “el modelo clasico de racionalidad”.

§ 2. EL MODELO CLASICO DE LA RACIONALIDAD

Para una larga tradicion, obrar racionalmente, estar en la direccion adecuada
dada una circunstancia determinada, significa aplicar cierto método de elec-
¢ién que supone un conjunto de normas cuya validez es universal. Este es el
supuesto del modelo cldsico de la racionalidad.



156 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

Este modelo ha sido muy claramente expuesto por Harold Brown en un
libro titulado Rationality [Brown 1988]. Este autor seflala que de acuerdo
con la concepcion clasica de la racionalidad, dado un problema determinado
—en vista de la informacion disponible para los agentes que tienen que llegar
a un resultado, y en virtud de sus creencias (el conjunto C, del que habla
Domeénech)—, los resultados racionales deben ser universales, necesarios
y determinados por reglas.

La universalidad de los resultados se refiere a que, dado un problema de-
terminado, todo agente racional que tenga la misma informacién a su disposi-
cion, si actlia racionalmente, debe llegar al mismo resultado. Esto supone que
hay so6lo un tipo de razonamiento correcto que lleva a una conclusion tnica. El
paradigma de esto lo ofrecen las matematicas y la logica. Dado un problema
matematico, digamos un sencillo problema aritmético como el de realizar la
divisidén de un nimero entre otro, s6lo existe una tnica solucién correcta. Si
se obra racionalmente, y se razona correctamente, quienquiera que realice la
operacion debe llegar a la solucion correcta, la inica que es correcta. Lo mis-
mo pasa con un razonamiento deductivo. Cualquiera que lo juzgue debera
determinar si es correcto o no lo es, y eso dependera de que se ajuste a ciertas
reglas, a saber los principios de la 16gica deductiva clasica.

La condicién de necesidad se refiere a que el resultado al que se debe lle-
gar racionalmente al resolver un problema o al tomar una decisién es Unico
porque se sigue necesariamente del punto de partida, dadas las caracteristicas
del problema y la informacién disponible. No es suficiente que todos los agentes
racionales lleguen a la misma solucién, sino que importa mucho la manera en
la que llegan a ella, y deben llegar a ella por medio de un razonamiento, en virtud
del cual deberan percatarse de que el resultado se sigue con necesidad a partir de
la informacién disponible. En un argumento deductivo valido, la conclusion
se sigue necesariamente de las premisas, y un teorema matematico, o el resul-
tado de un problema aritmético, también se siguen con necesidad a partir de
las proposiciones previamente aceptadas. Asi es que, de nuevo, la logica de-
ductiva y las matematicas ofrecen un sustento y un modelo al parecer adecua-
do para esta concepcion de la racionalidad.

Pero ademds la forma correcta de obtener un resultado en aritmética, o la
razoén por la cual un argumento deductivo es valido, se debe a que se confor-
man a ciertas reglas. Esta es la tercera caracteristica de la concepcién clasica
de laracionalidad: la racionalidad de un resultado o de una conclusién reside
en el hecho de obtenerse de acuerdo con las reglas apropiadas, por ejemplo
las reglas de la aritmética o los principios de la 16gica deductiva. Como lo sefiala
Brown:



RACIONALIDAD, OBJETIVIDAD Y VERDAD 157

Las reglas son el corazon de la concepcion cldsica de la racionalidad: si tenemos re-
glas que son aplicables universalmente, entonces todos los que comiencen con la mis-
ma informacidn deben en efecto llegar a la misma conclusién, y esas reglas son las
que proporcionan la conexidn necesaria entre nuestro punto de partida y nuestra
conclusion [Brown 1988, p. 19].

Ahora bien, st nos preguntamos sobre qué base aceptamos la informacién
de Ia que partimos y sobre qué base aceptamos las reglas que usamos, enfren-
tamos un problema serio, pues podemos caer en una regresion al infinito o en
un circulo vicioso. La regresion al infinito puede darse si para aceptar deter-
minadas reglas nos apoyamos en otro conjunto de reglas previamente acepta-
das, ya que entonces podemos preguntarnos de nuevo sobre qué base acepta-
mos este segundo conjunto de reglas que nos permiten aceptar el primer conjunto.
Si decimos que ese segundo conjunto a la vez tiene una base, es decir un ter-
cer conjunto de reglas, podemos volver a preguntarnos: y ese tercer conjunto,
(sobre qué base se acepta?, y asi al infinito.

La circularidad puede darse si nos preguntamos por qué aceptamos, o son
aceptables, las premisas de las cuales partimos. Si respondemos que esas premisas
son aceptables sobre la base de las reglas apropiadas, eso quiere decir que esas
reglas deben haberse aplicado previamente sobre otro conjunto de premisas.
Pero entonces otra vez podemos preguntarnos, y esas premisas ;cOmo se acep-
taron? Con esto de nuevo corremos el riesgo de una regresion al infinito, o bien
—como lo sefiala Brown basandose en observaciones de Roderick Chisholm—
podemos estar tentados a completar un circulo vicioso, pues si hemos acepta-
do ciertas premisas P, sobre la base de ciertas premisas P,, al preguntarnos por
la justificacion de P, podemos recurrir a otro conjunto de premisas P,, y para
evitar la regresién al infinito podemos ahora decir que aceptamos P, sobre la
base de P,. .

Para las corrientes llamadas fundacionistas la solucion al problema estriba
en encontrar el fundamento ltimo que permita alcanzar algin tipo de conoci-
miento fuera de toda duda y que sea un punto de partida y una base segura para
el conocimiento genuino. Sobre esos fundamentos ultimos, el conocimiento se
obtiene por medio de un método que garantiza llegar a los resultados confiables
que las bases y la aplicacién correcta de las reglas apropiadas garantizan.

Desde Platon a la fecha, pasando por grandes figuras como el racionalista
Descartes, los empiristas clasicos Locke, Berkeley y Hume, o Kant, asi como
por las més influyentes corrientes de la filosofia occidental en el siglo XX, co-
mo el empirismo 1dgico y la fenomenologia, todos tienen en comiin la idea de
buscar las bases que constituyan el fundamento ultimo del conocimiento y
encontrar el método cuya apropiada aplicacidén garantice la obtencidn de ge-



158 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

nuino conocimiento, aunque sus grandes diferencias residan precisamente en
la forma en la que conciben esas bases y ese método. Para los empiristas el
fundamento 1ltimo reside en la experiencia sensible, para los racionalistas en
la razén —capaz de intuir ciertas verdades como evidentes—, para Kant nuestro
conocimiento es posible y estd garantizado en virtud de la estructura de la Razon
[véase Gregori 1995].

En las palabras de Ernesto Sosa, esta tradicion considera que hay “una rea-
lidad objetiva”, 1a cual “nos provee no s6lo de objetos de conocimiento, sino
también de puntos de partida y de métodos obligatorios. Estos puntos de par-
tida y métodos definen una estructura ahistéricamente permanente que deter-
mina el uso legitimo de la razdn, y fija las condiciones y extension de la racio-
nalidad, el conocimiento, el bien, y el derecho” [Sosa 1988, p. 352].

Para el modelo clasico de racionalidad no podemos entender el uso apropiado
de larazon, las condiciones y la extensidn de la racionalidad si no es compren-
diendo que hay una realidad objetiva que es la que impone las reglas del uso
adecuado de la razén. Este modelo ofrece, pues, una manera clara de ver la li-
gazon entre la racionalidad y la objetividad. Pero ha habido diversas maneras
de entender la “realidad objetiva”. En el siguiente apartado de este capitulo
examinaremos algunas de ellas. Por ahora adelantemos que el modelo clasico
ha recibido muy fuertes criticas y muchos filésofos hoy en dia lo rechazan.

Entre las razones para ello se encuentra la incompatibilidad del modelo con
una serie de ideas que con buenas razones han defendido varios filésofos des-
de diferentes perspectivas, por ejemplo, las ideas de Paul Feyerabend y de Thomas
Kuhn sobre el desarrollo y el progreso del conocimiento cientifico, y en par-
ticular sobre lo que llamaron inconmensurabilidad; 1a concepcioén de Hilary

- Putnam que llamé “realismo interno”, o las ideas de Larry Laudan sobre €l
progreso cientifico. En el capitulo anterior examinamos algunos de los problemas
del progreso cientifico y como da cuenta de ellos una teoria pluralista de la
ciencia, en el resto de éste y en los dos siguientes capitulos discutiremos algu-
nas de las otras ideas mencionadas [véanse Feyerabend 1962; Kuhn 1962; Pérez
Ransanz 1999, caps. 4 y 5; Putnam 1991; Laudan 1994, 1996].

§ 3. OBJETIVIDAD

Analizaremos ahora con mayor detalle la nocion de objetividad y su relacion
con la racionalidad epistémica. Una idea tipica de objetividad es la que presenta
Ulises Moulines en un articulo titulado “Platonismo vs. relativismo en la teo-
ria del saber” [Moulines 1993}, donde discute la nocién de saber defendida por
Luis Villoro.



RACIONALIDAD, OBJETIVIDAD Y VERDAD 159

Para Moulines la “objetividad” no debe equipararse —como lo hacen diversos
autores, Villoro entre ellos— con infersubjetividad. Dice Moulines:

A primera vista, no parece adecuarse a nuestras intuiciones equiparar la objetivi-
dad con la intersubjetividad, y ni siquiera decir que la objetividad implica o presu-
pone la intersubjetividad. En efecto, supongamos que fuera un hecho que hace exac-
tamente 250 millones de afios se paseaba un diplodocus por el lugar que ahora
lfamamos Berlin; y supongamos que yo estoy convencido de que ello es asi; entonces
podemos decir, seglin nuestras intuiciones habituales, que mi creencia correspon-
de a un hecho objetivo, y en este sentido, es una “creencia objetiva”; sin embargo,
esta claro que ella no viene avalada intersubjetivamente y probablemente nunca podra
estarlo. La creencia es “objetiva”, pero no “intersubjetiva” [Moulines 1993, p. 16].

Es claro que Moulines llama aqui “hecho objetivo™ a un suceso en la reali-
dad cuya existencia es completamente independiente de que algun ser racio-
nal lo llegue a conocer o no, de las razones que tenga para creer o dudar de su
existencia, de que lo piense o no, o incluso que pueda o no siquiera concebir-
lo. Por consiguiente, la verdad de la proposiciéon “hace exactamente 250 mi-
llones de afios se paseaba un diplodocus por el lugar que ahora llamamos Berlin”,
depende Unicamente de que exista o no exista el hecho objetivo de que hace
250 millones de afios, exactamente, se paseaba un diplodocus por el lugar que
ahora llamamos Berlin; y nada tiene que ver con que los seres racionales lo
crean o no lo crean, ni con las razones que tengan o puedan llegar a tener, ni
con sus métodos ni con los recursos conceptuales que tengan a su disposicién
para aceptar y rechazar creencias acerca del mundo. Adelante regresaremos
sobre la conexién de la racionalidad y la objetividad con la verdad, pero no-
temos ya cdmo, en una posicion como la que defiende Moulines, la verdad sélo
tiene que ver con la existencia “objetiva” de hechos, y nada tiene que ver con
las creencias ni con las razones de los seres humanos. Por eso, desde ese punto
de vista, la verdad se considera inttil epistémicamente, es decir, el saber y la
ciencia poco o nada tienen que ver con la verdad. Como dice Moulines en otro
trabajo: “No hay ninglin océano de verdades por descubrir ante nosotros, o, si
lo hay, no es eso lo que interesa a la empresa cientifica” [Moulines 1991, p. 185].

Desde esta perspectiva se supone, pues, una realidad objetiva, la cual impone
a la razén sus limites y su extension, asi como los métodos obligatorios para
llegar a conocer genuinamente los hechos de esa realidad. Como lo ha formu-
lado Ernesto Sosa: se trata de “la tradicion platénica comprometida con una
realidad objetiva cognoscible por la mente pero independiente de ser conoci-
da o siquiera concebida o de cualquier forma pensada —independiente, al menos,
de cualquier pensamiento humano—" [Sosa 1988, p. 351]. En esta tradicion,
por supuesto, estd incluido el propio Platén,



160 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

y hasta el obispo Berkeley —dice Sosa— tiene su lugar debido en esa tradicidn: fos
espiritus berkeleyanos, desde el ser supremo hacia abajo, realmente piensan, sin que
su pensar requiera para su realidad el apoyo de ser pensado por cualquier otro pen-
samiento; sus pensamientos poseen, por tanto, una realidad independiente de cual-
quier pensamiento humano [p. 351].

En el sentido que aqui importa, el supuesto de esa “realidad objetiva” tam-
bién es comun a los fildsofos materialistas, y asi pertenecen a esa tradicién
igualmente el marxismo materialista y muchas formas del llamado realismo,
en particular del realismo cientifico [véanse Bunge 1985, cap. 3; 1977y 1979,
cap. IX; Olivé 1988, seccion 3; Pérez Ransanz 1999, cap. VII; Quintanilla 1981,
cap. VIII; Rivadulla 1986].

En el primer sentido de “objetivo”, pues, que es el asumido en toda la tra-
dicidn platénica, una creencia es objetiva porque se refiere a un hecho objeti-
vo. A la vez, la existencia del hecho en nada depende de algun sujeto, ni indi-
vidual ni colectivo, ni estd dada intersubjetivamente. Como lo subraya Villoro:
“Que, de hecho, haya paseado el diplodocus, quiere decir que tuvo existencia
real (independientemente de toda subjetividad), o [...] que es un hecho ‘tran-
subjetivo’. La existencia no esta dada intersubjetivamente” [Villoro 1993, p. 345].

Sin embargo hay otro sentido de “objetividad” al cual se han referido con
frecuencia diversos autores, provenientes de tradiciones distintas. En este se-
gundo sentido, “objetividad no significa lo mismo que intersubjetividad pero
implica intersubjetividad” [Villoro 1993, p. 345].

Para comprender mejor por qué surge esta nocion de objetividad en la discu-
sién de la racionalidad epistémica, recordemos que no todas las razones —en
el sentido de fundamento— son igualmente buenas. Para poder calificar a una
creencia de auténtico conocimiento se requiere que 1las razones que la apoyan
sean buenas razones. Aquf es donde entra el segundo sentido de objetividad.

En la propuesta de Villoro, por ejemplo, las buenas razones para que las
creencias de una persona califiquen como auténtico conocimiento son las ob-
Jetivamente suficientes para aceptar la creencia en cuestion. Una razdn es ob-
jetivamente suficiente si es valida no Unicamente para quien juzga, sino que
es valida “con independencia de cualquier juicio particular que de hecho se
formule sobre ellas” [Villoro 1982, p. 137]. Objetivo, entonces, “es aquello
cuya validez no depende del punto de vista particular de una o varias perso-
nas, sino que es valido con independencia de este punto de vista, para todo
sujeto de razén que lo considere” {pp. 137-138].

La “objetividad” aqui en juego se refiere a “razones”. Por ejemplo, si quie-
ro sostener la creencia en el hecho de que exactamente hace 250 millones de
afios un diplodocus se paseaba por lo que ahora llamamos Berlin, cuya exis-



RACIONALIDAD, OBJETIVIDAD Y VERDAD 161

tencia no esta dada intersubjetivamente, entonces debo sostener esa creencia
“como conclusion de un razonamiento a partir de razones que si son intersub-
jetivas”. Las razones que nos permiten concluir “transubjetivamente” la exis-
tencia del diplodocus (un hueso hallado en tierras del terciario, una huella pe-
trificada, una hipdtesis tedrica consistente, etc.), son “objetivas” en un segundo
sentido: son incontrovertibles para cualquier sujeto de una comunidad episté-
mica; luego, son intersubjetivas. Las razones objetivas, en ese sentido, justifi-
can una creencia intersubjetiva {véase Villoro 1993, pp. 345-346].

La nocién de “objetividad” en el segundo sentido supone la nocién de co-
munidad epistémica pertinente, que el propio Villoro ha formulado asi:

Supongamos que S denota a un sujeto y p a una proposicion cualquiera: Llamemos
sujeto epistémico pertinente de la creencia de S en p a todo sujeto al que le sean
accesibles las mismas razones que le son accesibles a S y no otras, y comunidad
epistémica pertinente al conjunto de sujetos epistémicos pertinentes para una creencia
[Villoro 1982, p. 147].

La nocion de “comunidad epistémica pertinente”, a la vez, presupone el
concepto de “marco conceptual”. Para que los miembros de una misma comu-
nidad epistémica tengan acceso a las mismas razones con respecto a una de-
terminada creencia, es preciso que compartan ciertas cosas, entre otras, creencias
previas, reglas de inferencia, normas y valores epistemolégicos, metodoldgi-
cos, e incluso éticos y estéticos, asi como presupuestos metafisicos, de mane-
ra tal que puedan comprender y someter a discusion racional las ideas propuestas
por otros miembros de la comunidad y, como resultado de tal discusion, legar
a aceptar de comun acuerdo ciertas proposiciones como razones que apoyan a
otras proposiciones. El conjunto de elementos mencionados es el que confor-
ma cierto marco conceptual.

En suma, en este segundo sentido podemos entender 1a objetividad como
aceptabilidad racional en condiciones realmente existentes para una comunidad
epistémica. Una creencia objetiva deberd estar basada en Ja mejor justificacion
que realmente tengan a su alcance los sujetos de la comunidad en cuestién. La
objetividad se refiere, pues, a la posibilidad de reconocimiento piblico, en una
comunidad determinada, de que hay una situacion de hecho. Dicho reconoci-
miento descansa en las razones objetivamente suficientes, y por eso es racional.

Las creencias objetivas pueden servir de base para acciones o interacciones
que a la vez pueden tener consecuencias en la comunidad donde se sostienen,
o en su medio. La objetividad de una creencia estd en funcién de otras creen-
cias disponibles, que pueden estar bien atrincheradas (es decir, que los sujetos
que las creen muy dificilmente estaran dispuestos a revisarlas), asi como de otros



162 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

recursos intelectuales y materiales disponibles para la comunidad de que se trate.
Una creencia serd objetiva en la medida en que haya evidencia a su favor ra-
cionalmente aceptable en términos del marco conceptual que tiene a su dispo-
sicion la comunidad epistémica pertinente, y en relacion con la cual no sea posible
encontrar razones convincentes para abandonarla —en términos del mismo marco
conceptual del que dispone la comunidad y con la evidencia disponible en funcién
de los recursos tedricos y materiales a los que esa comunidad tiene acceso—.
Una creencia objetiva, entonces, puede tener consecuencias en una sociedad,
aunque no sea verdadera. El convencimiento de los miembros de una comuni-
dad de que el brujo puede hacer que recaiga sobre ellos la ira de los dioses, puede
tener consecuencias en su conducta.

Segiin esta concepcion, lo que es saber objetivo en una sociedad, para una
comunidad epistémica, puede no serlo para otra distinta, en otras condiciones,
con diferente tecnologia, con otras creencias y valores, quiza con diferentes re-
laciones sociales. Asi pues, esta propuesta relativiza el saber objetivo a las co-
munidades epistémicas y a sus recursos: creencias disponibles, valores, tecno-
logia, etcétera.

Recordemos que la racionalidad epistémica puede verse como un método
—o una diversidad de métodos— para elegir la mejor creencia —o las mejo-
res creencias—, esto es, las que constituyen un genuino saber. Para eso se re-
quiere que las creencias estén respaldadas por razones objetivamente suficientes.

La objetividad, de acuerdo con la segunda concepcién que acabamos de ver,
presupone a la racionalidad, es decir, es posible que haya creencias objetivas
en virtud de que los seres humanos pueden, en ocasiones, ejercer su razén (como
capacidad) y examinar las razones (los fundamentos) que apoyan a cierta creen-
cia, asi como las que se le oponen, y con base en eso aceptar o rechazar la creencia
en cuestion. g

Pero muchos fildsofos consideran que no es suficiente tener una creencia
objetiva, en el segundo sentido, para lograr un auténtico conocimiento de la
realidad. Para que la racionalidad conduzca a un genuino saber debe garanti-
zarnos que alcanzamos la verdad. Pasemos a examinar la relacién de la racio-
nalidad epistémica con la verdad.

§ 4. CONOCIMIENTO Y VERDAD

Un buen punto de partida para esta discusion lo proporciona una opinién de Ma-
rio Bunge:



RACIONALIDAD, OBJETIVIDAD Y VERDAD 163

Laracionalidad tedrica no es un fin sino un medio. En particular, es un medio para
alcanzar la verdad o hacer uso (bueno o malo) de ella. A su vez, la verdad es tanto
un bien intrinseco como una herramienta para la accion: normalmente queremos saber
la verdad porque somos naturalmente curiosos, y la necesitamos para dirigir racio-
nalmente nuestra conducta [Bunge 1985, p. 28].

Las razones de Bunge para sostener que la racionalidad tedrica es un me-
dio para alcanzar la verdad provienen de su explicita aceptacion de la siguien-
te tesis que tiene un componente metafisico y uno gnoseolégico: “El mundo
existe en si (por si mismo), o sea, haya o no sujetos cognoscentes” (tesis me-
tafisica, equivalente a la idea de la tradicién platonica de que hay un mundo
objetivo, que mencionamos arriba, si bien para el materialista Bunge lo tnico
que existe realmente son los objetos materiales), y “los seres humanos pode-
mos conocerlo, aunque s6lo sea en parte, imperfectamente, y de a poco” (tesis
gnoseolégica) [Bunge 1985, p. 45].

Estas dos tesis ~——que son el meollo del llamado realismo gnoseoldgico, junto
con la idea de que la racionalidad tedrica, o epistémica, tiene como objetivo
la busqueda de la verdad-— van acompaiiadas de una particular concepcién de la
verdad, la llamada concepcidn correspondentista de la verdad: la verdad con-
siste en una correspondencia entre las proposiciones y la realidad. Por eso, para
Bunge, “un ser racional no puede admitir las teorias fisicas (o bioldgicas o
socioldgicas) o los disefios técnicos irrealistas. Cuando buscamos la verdad de
hecho o la eficacia practica exigimos realismo” [Bunge 1985, p. 41].

De acuerdo con la tradicién que Bunge contintia, la racionalidad sirve para
alcanzar la verdad. Pero para muchos filésofos, Ia verdad sola no basta para lograr
un conocimiento genuino del mundo. Para otros, la verdad no es necesaria para
considerar que ciertas creencias constituyen un genuino conocimiento. Veamos.

El concepto de “saber” ha sido discutido a lo largo de la filosofia occiden-
tal desde la antigiiedad griega. Platén ofrecid una elucidacidn que sigue mar-
cando la pauta de los anélisis hasta hoy en dia, aunque actualmente se defien-
da con importantes variaciones.

La propuesta platdnica acerca de lo que es el conocimiento proposicional
(el que se expresa mediante la férmula S sabe que p *, donde 5 se refiere aun
sujeto cognoscente y p a una proposicién), en resumen, es la siguiente:

S sabe que p

siy solo si

1) S cree que p

2) “p” es verdadera

3) S tiene razones suficientes para creer que p



164 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

Si.S tiene razones suficientes para creer que p, podemos decir que esta jus-
tificada la creencia de S que p [Villoro 1982, p. 17].

Esta propuesta, en sus términos generales, fue aceptada como correcta hasta
mediados del siglo XX. Pero en un muy breve articulo publicado en 1963, Edmund
Gettier present6 una objecion demoledora, que disparé la proliferacion de pu-
blicaciones sobre el tema [“;Es conocimiento la creencia verdadera justifica-
da?”, Gettier 1963].

Carlos Pereda —siguiendo un modelo propuesto por Keith Lehrer [1974],
y citado por el propio Villoro [1982, p. 186]— explica los llamados “ejemplos
de tipo Gettier”: en ellos una “proposicién p esta justificada para el sujeto S pero
es falsa, [una] proposicién g se infiere de p, y por ello estd también justificada
para S, y es ademds verdadera”. Entonces S cree que g, donde g es verdadera,
y § estd justificado en esa creencia, pero su justificacion se basa en las razo-
nes que lo llevaron a aceptar la proposicién p, que es falsa, por lo cual las ra-
zones que tiene para creer que ¢ no son buenas razones.

Un ejemplo es el siguiente: una profesora tiene razones para creer que su
estudiante Edgar puede leer textos en latin. De la premisa de que Edgar lee latin
concluye que al menos uno de los estudiantes de su clase lee latin. Edgar en
realidad no sabe leer latin, sin embargo otro estudiante de la clase si lee latin
(aunque la profesora no lo sabe), por lo cual la conclusién es verdadera. La
profesora entonces tiene una creencia verdadera y justificada cuando cree que
al menos uno de sus estudiantes lee latin. Pero las razones que la llevan a esa
creencia son las que la han llevado a creer la proposicién falsa de que Edgar
lee latin. La conclusién de la profesora de que al menos uno de sus estudian-
tes lee latin la ha obtenido haciendo una inferencia a partir de la proposicién
falsa de que Edgar lee latin.

La profesora cumple con las tres condiciones de la definicion tradicional de
saber (cree que al menos uno de sus estudiantes lee latin, estd justificada en su
creencia, y es verdad que al menos uno de sus estudiantes lee latin), pero como
dice Lehrer, “no podria decirse que la profesora sabe que la conclusion es ver-
dadera, porque est4 en lo cierto debido a la buena suerte mas que a una buena
justificacion” [1974, p. 19, citado por Villoro]. Por lo tanto, como concluye
Pereda: “la definicién tradicional es incompleta o incorrecta” [Pereda 1993, p.
155].

Ademds de esta objecion, Villoro ha dado otros dos argumentos para rechazar
la definicion platonica tradicional de saber. Uno lo expresa sucintamente asi:
st la proposicion “S sabe que p ” incluye a la proposicién “‘p’es verdadera”, y
“verdadera” se entiende en el sentido de la verdad absoluta, entonces sélo sa-
briamos las proposiciones infalibles. Pues “si S sabe que p, y ‘p’es verdadera
en sentido absoluto, cualquier razén que pudiera aducirse posteriormente en



RACIONALIDAD, OBJETIVIDAD Y VERDAD 165

contra de ‘p’es falsa por principio y debe ser descartada por S [ Villoro 1982,
p. 184]. Pero Villoro quiere defender una nocidn de saber segin la cual “pue-
do saber algo sin tener que rechazar de antemano cualquier razon posterior en
contra” [p. 184]. Le parece a €l que ese seria un saber a la medida humana.

El otro argumento que da Villoro es que la segunda condicién de la formu-
lacion tradicional, 1a condicion de verdad, “presenta una forma distinta a las
otras dos. Mientras éstas mencionan el sujeto del saber, la segunda no lo hace.
La definicién no es precisa mientras no mencione quién juzgala verdadde p’”
[p. 182]. En suma, mientras no se precise quién juzga la verdad de “p”, la con-
dicién de verdad se refiere a la verdad absoluta “independiente de las razones
aducidas por un sujeto”, pero entonces “nadie puede aseverarla y, por consi-
guiente, nadie puede juzgar que S sabe” [p. 183].

Moulines [1993] resumi6 muy bien este problema: “el requisito de verdad
parece bloquear cualquier intento de utilizar (la definicidn tradicional), no como
definicion, sino como criterio general de saber. La razén es simple: no dispo-
nemos de un criterio adecuado para la verdad, pero hay que presuponer un criterio
tal si queremos introducir un criterio de saber segtin” la definicidn tradicional
[p. 13]. Moulines exige que lo que ¢l llama “la teoria platonica del saber” —la
definicidn tradicional— no sea sdlo una definicidén nominal, sino una teoriq,
y eso quiere decir que tenga casos de aplicacion que ella misma pueda decidir
si son genuinos o no. “Con otras palabras —dice Moulines—, ademas de pro-
porcionar una definicién formalmente correcta y compatible con los usos co-
rrientes del lenguaje, se trata de proporcionar un criterio de adjudicacion del
conocimiento, es decir, dar pautas de aplicacion universal para decidir si un sujeto
dado sabe algo o no” [p. 12].

Por las tres razones mencionadas, Villoro considera que conviene corregir
la definicion platonica tradicional y hace una propuesta alternativa en la que
elimina la condicion de verdad de la definicion [1982, p. 175]:

S sabe que p

siy so6lo si

1) Scree quep

2) S tiene razones objetivamente suficientes para creer que p

Con este analisis de saber a la mano, retomemos nuestra discusion sobre la
nocién de verdad desde la perspectiva de la racionalidad epistémica. Ante las
grandes dificultades del anélisis tradicional del saber, puede tomarse una de
dos posiciones posibles: o bien se mantiene la condicién de verdad y se bus-
can otras soluciones [véase por ejemplo Sosa 1964] —esto es lo que sostie-
nen Moulines [1993] y Pereda [1993]—, o bien, como Villoro, se abandona
la condicién de verdad y se redefine sin ella la nocidn de saber.



166 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

Si optamos por la primera via, mantenemos el lugar decisivo de la verdad
en la definicion de saber y en la formulacion de un criterio para decidir si un
sujeto dado sabe o no. Pero entonces tenemos que dar una respuesta satisfac-
toria al problema de Gettier y a las otras dos objeciones de Villoro.

Si optamos por la segunda via, jevitamos el problema de elucidar la nocién
de verdad, de entenderla de alguna manera, para comprender lo que es el sa-
ber, y en particular para decidir cuando alguien sabe algo o no, es decir, cuan-
do alguien ha aceptado una creencia racionalmente?

Los trabajos posteriores de Villoro han dejado claro que si bien es impor-
tante la eliminacion de la condicion de verdad del andlisis del saber, y por con-
siguiente no hace falta esta nocion para decidir cudndo alguien sabe algo, dentro
de una feoria del conocimiento no podemos prescindir de la nocién de verdad
ni de una comprension de ella, si queremos entender como es posible que los
sujetos epistémicos tengan acceso a la realidad, es decir, que su conocimiento
“alcance a la realidad”.

Villoro subraya que hay que distinguir entre dos tipos de

preguntas que exigen respuestas de nivel distinto. Una es epistemolégica, ;qué po-
demos conocer?; y otra ontoldgica: ;qué existe realmente? {...] El anélisis de las
condiciones del conocimiento justificado no implica necesariamente una respuesta
a la segunda pregunta. Para responderla, debemos pasar de la justificacion del co-
nocimiento a su explicacion. Dado que hay conocimientos justificados, ;qué debe
existir para explicarlos? Esta es una cuestién metafisica. [...] Propongo que el rea-
lismo ontoldgico es la explicacion mas razonable de la existencia de conocimien-
tos justificados [Villoro 1993, p. 340].

' El realismo ontolégico, segun Villoro, dice: “Existe un mundo real, uno, cuya
existencia no deriva de la subjetividad. Luego, la realidad independiente de los
sujetos ha de plantearse como explicacion de la intersubjetividad” [p. 340].Y la
liga de la intersubjetividad con la objetividad se da por medio de otra tesis: “Todo
conocimiento esta condicionado subjetivamente. Luego la objetividad ha de estar
ligada a la intersubjetividad.” Pero en vista del presupuesto realista ontologico,
la realidad independiente de los sujetos se plantea como explicacién de la in-
tersubjetividad.

(Dénde queda la nocién de verdad? Si bien la verdad fue eliminada como con-
dicion en la definicion de saber, y no es necesaria dentro de la justificacion del
saber, la verdad aparece de nuevo para explicar el saber, para dar cuenta de su
posibilidad. Para que exista saber deben existir razones objetivamente suficientes,
y para que existan éstas debe existir la realidad independiente de todo sujeto.

Pero mas aun, de acuerdo con Villoro, para explicar la objetividad de nues-
tras razones debemos suponer no sélo que existe la realidad independiente de



RACIONALIDAD, OBJETIVIDAD Y VERDAD 167

todo sujeto y todo marco conceptual, sino que la verdad es correspondencia de
nuestros juicios con la realidad, y ésa es “la inica explicacién racional suficiente
de 1a objetividad de nuestras razones” [Villoro 1982, p. 181]. Villoro llega asi de
nuevo a un punto de convergencia con las ideas de Mario Bunge que comen-
tamos al inicio de este apartado.

En efecto, para una posicién como ésta la verdad no puede sino entenderse
como correspondencia entre los juicios y la realidad. Esto es asi porque la te-
sis del realismo ontoldgico se propone precisamente para evitar desembocar en
un relativismo ontoldgico: “Lo que si puede alarmarnos es pensar que no hay
una realidad Gnica, que esté ahi y subsista con independencia de nuestras acti-
tudes variables y a menudo arbitrarias. Nos angustia que todo pudiera ser un
suefio evanescente de nuestras subjetividades” [Villoro 1993, p. 345].

Asi pues, Villoro ha formulado una posicion relativista con respecto al co-
nocimiento, pero no desemboca en un relativismo con respecto al mundo en vir-
tud de su realismo ontoldgico y de su nocién de razén:

El saber se basa en razones; y “razén” es lo que “conecta” la proposicion con la realidad
existente. Luego, cualquier creencia basada en razones incontrovertibles, aunque sea
falible, no depende para su verdad de las variables actitudes psicologicas de una
comunidad, sino de las garantias que ofrezcan las razones para alcanzar la realidad.
Por dependiente que sea de las comunidades intersubjetivas en su justificacién, el
saber nos “ata” a la realidad [Villoro 1993, p. 347].

Para esta teorfa del conocimiento, pues, el saber es falible. Pero si se quiere
sostener que mediante el saber se “alcanza la realidad”, es decir, que lo que se
conoce son hechos y objetos reales, entonces se deben aceptar dos proposiciones:
“1) De la justificacion objetiva {de una proposicién] podemos inferir, con ra-
zonable seguridad, su verdad. 2) Esa inferencia no es necesaria. Si no acepta-
mos 1 ningun saber serfa verdadero; si no aceptamos 2 todo saber seria infali-
ble” [Villoro 1993, pp. 348-349].

La hipétesis de la verdad de las proposiciones justificadas, como correspondencia
con un mundo real, evita el relativismo ontolégico; se opone a la extravagante hi-
potesis de la creacion del objeto al conocerlo. También explica la continuidad de la
marcha del pensamiento cientifico en su busqueda de la verdad [p. 349].

Hasta aqui, pues, una vision que enlaza coherentemente las nociones de
racionalidad, objetividad y verdad. Asumiendo una nocion de objetividad que
implica intersubjetividad, y una nocién absoluta de verdad como correspondencia
entre el lenguaje y la realidad. Pero esta vision no est exenta de dificultades.
Veamos algunos problemas.



168 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

Hay dos supuestos basicos de esta concepcion que han sido blanco de ataque:
1) el supuesto metafisico de la existencia de una realidad constituida por obje-
tos que son absolutamente independientes de los sujetos racionales, de sus re-
cursos conceptuales y de sus métodos para conocer esa realidad, y 2) la con-
cepcion de la verdad como correspondencia entre el lenguaje y la realidad.

El supuesto metafisico en cuestion ha sido duramente criticado por muchos
autores y por diferentes razones. Aqui recordaremos sélo dos lineas de argu-
mentacion. Una es la que se deriva del trabajo de Thomas Kuhn, en particular
sobre el llamado problema de la inconmensurabilidad. Este problema tenia, entre
otras, la siguiente consecuencia, formulada de manera por demas enigmatica
y provocadora por el propio Kuhn: “Después de una revolucion, los cientifi-
cos responden a un mundo diferente” [Kuhn 1962, cap. X]. La nocién de in-
conmensurabilidad es una de las que més controversia ha suscitado en la filo-
sofia de la ciencia de la segunda mitad del siglo XX, y que ha dado lugar a no
pocos malos entendidos.

En una de las mas completas y claras exposiciones de la evolucion del pen-
samiento de Kuhn, Pérez Ransanz [1999] resume de la siguiente manera el
problema de la inconmensurabilidad en La estructura de las revoluciones cien-
tificas. En ese libro la inconmensurabilidad

queda caracterizada como una relacién que se predica entre paradigmas sucesivos,
es decit, entre tradiciones de ciencia normal separadas por una revolucién. La incon-
mensurabilidad entra en escena, como protagonista principal, en la situacién que
plantea la transicion revolucionaria entre paradigmas, y abarca las diferencias que se
presentan tanto en los aspectos cognitivos (en los sistemas conceptuales, los postu-
lados tedricos, los supuestos de existencia y la percepcidn del mundo) como en los
aspectos metodoldgicos (en los criterios de relevancia y evaluacion, las estrategias
de procedimiento, las técnicas experimentales, etc.). Por tanto a esta primera carac-
terizacién la podriamos llamar “la formulacién global” de la inconmensurabilidad.
Pero notemos que su cardcter global viene acompafiado de una gran falta de preci-
sién [Pérez Ransanz 1999, p. 85].

Las ideas de Kuhn sobre el concepto de inconmensurabilidad evoluciona-
ron notablemente a lo largo de los afios. Pérez Ransanz analiza con detalle esa
evolucién, asi como los diversos intentos de Kuhn por precisar el concepto. En
los afios setenta Kuhn restringi6 el dominio de la relacién de inconmensurabi-
lidad a las teorias que se proponen dentro de paradigmas sucesivos, y no la en-
tendid mas como inconmensurabilidad entre paradigmas. Segiin esta nueva idea,
la inconmensurabilidad se da entre teorfas, y mas precisamente, entre sus 1éxicos
o vocabularios. “De esta manera, la inconmensurabilidad queda acotada en el
terreno semantico: dos teorias son inconmensurables cuando estdn articula-



RACIONALIDAD, OBJETIVIDAD Y VERDAD 169

732

das en lenguajes que no son completamente traducibles entre si” [Pérez Ransanz
1999, p. 86]. Al rastrear el tipo de cambio seméantico que conduce a los fraca-
sos de traduccién completa entre teorias, Kuhn encuentra la clave “en las rela-
ciones basicas de semejanza / diferencia de acuerdo con las cuales se identifi-
can y clasifican los objetos de un dominio de investigacion” [p. 92]. Esto es,
en el paso de un paradigma al siguiente cambian los esquemas clasificatorios.
En palabras del propio Kuhn:

Un aspecto de toda revolucion es que algunas de las relaciones de semejanza cam-
bian. Objetos que antes estaban agrupados en el mismo conjunto son agrupados
después en conjuntos diferentes, y viceversa. Piénsese en el Sol, la Luna, Marte y
la Tierra, antes y después de Copérnico; en la caida libre, el movimiento pendular
y el movimiento planetario, antes y después de Galileo; o en las sales, las aleacio-
nes y las mezclas de azufre y limaduras de hierro, antes y después de Dalton. Como
la mayoria de los objetos, incluso dentro de los conjuntos que se alteran, contintian
agrupados igual, los nombres de los conjuntos generalmente se conservan [Kuhn
1970b, p. 275].

La importancia de esto es que no se trata sélo de cambios en la manera en
la que los agentes racionales hacen clasificaciones de objetos en el mundo, sino
que estos cambios, como lo explica Pérez Ransanz, suponen “una alteracion en
las pautas basicas de semejanza / diferencia”, y por tanto remiten “a un cam-
bio en cierto tipo de conceptos, los conceptos de clase”, a los que Kuhn mads
tarde —en los afios ochenta— se referird como “categorias taxonomicas”. Se
trata, por tanto, de un cambio seméntico que no se reduce al modo como las teorias
rivales caracterizan su &mbito de referencia, sino de un cambio que implica una
modificacion en la estructura de dicho ambito [Pérez Ransanz 1999, p. 93]. De
aqui la afirmacion de que lenguajes diferentes imponen al mundo estructuras
diferentes. Se trata de un cambio de significado que involucra no sélo al senti-
do (la intension) de ciertos términos, sino también su referencia (sus extensiones).

El hecho de que personas con diferentes criterios y expectativas lleguen a usar de
la misma manera el léxico de su comunidad —identificando los mismos referentes—
se explica por el resultado al que conducen los anélisis pedagégicos de Kuhn: el
proceso de aprendizaje de un lenguaje es, ante todo, un proceso en el que los suje-
tos adquieren estructuras taxonomicas homologas, estructuras que por tanto refle-
jan el mismo mundo [Pérez Ransanz 1999, p. 114].

De aqui que Kuhn afirme que “cuando la estructura es diferente el mundo es
diferente, el lenguaje es privado, y cesa la comunicacidn hasta que un grupo
aprende el lenguaje del otro” [Kuhn 1983, p. 683].



170 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

Mediante el aprendizaje del lenguaje y la socializacién en un grupo, las
personas aprenden a categorizar y a estructurar el mundo de la experiencia de
la misma manera. Asi, cada individuo adquiere las pautas basicas de semejan-
za / diferencia que son relevantes en su comunidad. En una palabra, aprende
“qué es lo que hay”, cudles son los objetos que hay en el mundo: “adquiere una
ontologia”. )

En conclusién, los analisis de historia de la ciencia de Kuhn, la discusion
de los problemas de inconmensurabilidad, la comparacion de teorias, la traduc-
cién entre lenguajes, la interpretacioén de teorias y de concepciones del pasa-
do o de otras culturas, asi como del aprendizaje de un lenguaje y de la forma
de cultivar una disciplina, todo esto apoya la idea de que los objetos que hay
en el mundo, la ontologia de las teorias cientificas, no son independientes de
lo que Kuhn llamé “taxonomia 1éxica”, que en sus propias palabras:

Estaria mejor nombrado como esquema conceptual, donde la nocién misma de es-
quema conceptual no es la de un conjunto de creencias sino la de un modo particu-
lar de operar de un modulo mental, que es requisito previo para tener creencias; un
modo que a la vez proporciona y limita el conjunto de creencias que es posible concebir
[Kuhn 1991, p. 5].

Esta es la conclusién que milita en contra de la tesis metafisica 1 antes men-
cionada, como la que asumen Villoro y Bunge, a saber, que hay un inico mundo
de objetos cuya existencia es independiente de los esquemas o marcos concep-
tuales.

Desde una perspectiva diferente, Hilary Putnam también ha atacado fuer-
temente esa tesis metafisica. Después de que durante mucho tiempo abogé por
ella, en la década de los afios ochenta y los novénta la criticé severamente en
varias obras. Putnam propugné por una concepcién distinta, llamada realismo
interno o realismo pragmatico [véanse Putnam 1981, 1987, 1990]. El realis-
mo interno sostiene que la pregunta acerca de cudles son los objetos que cons-
tituyen el mundo sélo tiene sentido plantearla en relacién con un marco con-
ceptual o con una descripcioén determinada. '

Las concepciones de Kuhn y de Putnam se articulan coherentemente en una
posicion que puede llamarse constructivista, 1a cual sirve de fundamento a una
teoria pluralista de la ciencia. Pero hay diversos tipos de constructivismo. Esto
lo discutiremos en los dos siguientes capitulos. Ademds, Putnam acompafio sus
ideas sobre el realismo interno con la tesis de que la verdad es un tipo de acep-
tabilidad racional [Putnam 1981]. En el Gltimo capitulo, “Pluralismo episte-
molégico”, examinaremos esta concepcion de la verdad y analizaremos sus
dificultades.



9
CONSTRUCTIVISMO, RELATIVISMOY PLURALISMO

§ 1. TRES VARIEDADES DE CONSTRUCTIVISMO

Entre las multiples y muy importantes repercusiones de 1a obra de Thomas Kuhn
en la filosofia y 1a sociologia de la ciencia contemporaneas, especialmente desde
la aparicion de La estructura de las revoluciones cientificas en 1962, esté el vi-
goroso desarrollo de la perspectiva constructivista. Uno de los mds importan-
tes precursores del constructivismo en la sociologia de la ciencia del siglo XX
fue el libro de Ludwick Fleck publicado en los afios treinta —y rescatado del
olvido por el propio Kuhn—, La génesis y el desarrollo de un hecho cientifico
[Fleck 1986], cuyo titulo revela la tesis central que se sostiene en el texto: los
hechos cientificos tienen una génesis y un desarrollo, los hechos cientificos no
son dados ni tienen una existencia independiente de los sujetos y de sus apa-
ratos cognitivos y herramientas conceptuales; los hechos son construcciones
y, en las tesis de Fleck y de Kuhn, son construcciones sociales.

Al finalizar el siglo XX pueden identificarse al menos tres variedades de cons-
tructivismo, todas ellas en deuda con la obra de Kuhn, pero no todas respalda-
das por esa misma obra. Siguiendo a Richard Boyd [1992] podemos hablar, por
un lado, del constructivismo que subraya que la ciencia es un conjunto de préac-
ticas sociales, a la par que cualquier otro sistema de practicas, digamos las po-
liticas, y por consiguiente muchas de (y algunos afirman que todas) las cues-
tiones importantes para entender la ciencia y su desarrollo deben ser analizadas
mediante métodos de las ciencias sociales empiricas, como la antropologia,
la sociologia y la ciencia politica, o bien con métodos de anélisis de textos, a la
manera en que lo hacen ciertas corrientes de critica literaria [véase, por ejem-
plo, Woolgar (comp.) 1988]. En suma, esta posicioén sostiene que los produc-
tos de las ciencias, y las practicas responsables de producirlos, deben quedar
sujetos al mismo tipo de anélisis que se realiza sobre textos y otros productos



172 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

culturales. Suele llamarse “constructivismo social” a esta concepcién. Esta es
la linea defendida desde los afios setenta por los representantes de la Escuela
de Edimburgo [véanse Barnes 1974, 1977; Bloor 1991]. Autores como Latour
y Woolgar [1979] también parten de este punto de vista, pero llevan su posi-
cién a un extremo que los separa de la posicidon kuhniana [véanse ademas, por
ejemplo, Latour 1987, Woolgar 1988]. Boyd [1992] llama a esta ultima con-
cepcién “constructivismo devastador” (debunking). Adelante volveremos so-
bre ella. Desde una perspectiva filoséfica, Philip Kitcher [1993] incorpora muchas
tesis centrales del constructivismo social de manera interesante en uno de los
mas ricos y sugerentes analisis de la ciencia publicados en afios recientes.

La obra de Kuhn es compatible con el constructivismo social mencionado
en primer término (no el devastador), y de hecho fue un estimulo importante
para su desarrollo. Pero la concepcion kuhniana es mucho mas rica. Tiene un
interés epistemologico mas profundo, el cual radica en la revitalizacion de una
posicidn constructivista de filiaciéon kantiana, en la que la construccidn de la
que se habla no se refiere s6lo a 1a de artefactos como los textos cientificos, los
instrumentos, los disefios experimentales, las instituciones, y si se quiere las
teorias cientificas, sino que se trata en sentido literal de la construccidn social
del mundo al que se refieren las teorias cientificas, y con el que interactian los
cientificos. Esto implica resaltar el importante papel de los presupuestos epis-
temoldgicos y metafisicos de los métodos y las teorias, de las actividades y de las
practicas cientificas, en la constitucién de los objetos reales [al respecto véanse
Pérez Ransanz 1996a, 1996b y 1999].

La filosofiay la sociologia de la ciencia y del conocimiento contemporaneas
han desarrollado de manera amplia y profunda la combinacién de estos dos tipos
de constructivismo (el social y el neokantiano). En un trabajo de 1990 el pro-
pio Kuhn aseveraba que “son los grupos, y las practicas de grupos lo que cons-
tituye a los mundos (y son constituidos por ellos). Y la practica-en-el-mundo
de algunos de esos grupos, es la ciencia” [Kuhn 1991, p. 11]. .

Precisamente, uno de los grandes méritos de la obra de Kuhn fue el impul-
so que dio a la idea de traer a las comunidades cientificas, o a las comunida-
des epistémicas, de regreso al corazoén de la epistemologia y de la filosofia de
la ciencia, con lo que se logrd apreciar la importancia epistemolégica de las
practicas sociales, asi como las implicaciones metafisicas de éstas.

El constructivismo de tipo kantiano implicito en gran parte del trabajo de
Kuhn, y s6lo parcialmente desarrollado por él, sostiene que la realidad es de-
terminante para el contenido de las teorias cientificas, pero también es deter-
minante el esquema conceptual, o el paradigma, desde el cual se trabaja. La
confluencia de estas dos determinaciones constituye a los mundos en los que
habitan y con los que interactdan los seres humanos.



CONSTRUCTIVISMO, RELATIVISMO Y PLURALISMO 173

Para este tipo de constructivismo, los paradigmas o los marcos conceptua-
les hacen una contribucién determinante para las estructuras causales y para
la constitucién de los objetos en el mundo. Pero esa contribucidn, si bien es ne-
cesaria, no es suficiente para la constitucién del mundo. Por eso desde este punto
de vista no se sostiene que el mundo sea un mero artificio, o completamente
un producto de los esquemas conceptuales.

En cambio esto tltimo es 1o que si sostiene el tercer tipo de constructivis-
mo ya aludido, el que Boyd [1992] ha llamado “devastador” (debunking). Se
trata de una posicién extremista que no encuentra justificacién en la obra de
Kuhn. Desde este punto de vista se sostiene que el conocimiento cientifico y
aquello a lo que se refiere es Ginica y completamente una construccién, un pro-
ducto, de las comunidades cientificas. De acuerdo con esta concepcion no hay
ninguna contribucién por parte de la realidad, ni constrefiimientos impuestos
por ella, en el conocimiento cientifico ni en el contenido de las teorias cienti-
ficas, pues simplemente no podemos hablar de que haya esa realidad indepen-
diente. Cuando se habla de ella se estd hablando de un mero producto de los
sistemas conceptuales y de las practicas sociales. Mas bien, el conocimiento y
el mundo vienen a ser el resultado del juego de las practicas sociales y de la
influencia de diversos factores sociales y politicos. Para esta posicidn, la epis-
temologia tradicional ha interpretado las cosas a la inversa: supone que existe
un mundo estructurado, el cual en principio puede ser conocido con verdad, siem-
pre y cuando no operen factores distorsionantes (la concepcion del mundo varia:
para el realista la estructura del mundo es independiente de los sistemas con-
ceptuales; para el constructivista neokantiano parte de esa estructura objetiva
depende de esos sistemas; para el empirista se trata de la estructura objetiva del
mundo de la experiencia). Pero desde la perspectiva del constructivismo devas-
tador, todas estas corrientes epistemoldgicas se han equivocado.

Para el constructivismo devastador de Latour y Woolgar, “la realidad es la
consecuencia de la estabilizacion de las controversias, y no su causa ” [Latour
y Woolgar 1979, p. 237; subrayado en el original]. Aclarando que el término
“construccion” “se refiere al lento y artesanal trabajo por medio del cual se so-
breponen inscripciones y se respaldan o se rechazan los relatos” [p. 236], es-
tos autores concluyen:

Si los hechos se construyen por medio de operaciones disefiadas para lograr la su-
presion de modalidades que califican a un enunciado dado, y si —lo que es mas
importante— la realidad es la consecuencia més que la causa de esta construccion,
esto quiere decir que la actividad de los cientificos esta dirigida, no hacia “la reali-
dad”, sino a estas operaciones y a estos enunciados” [p. 236].



174 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

Deberia ser claro, entonces, que este tipo de constructivismo es diferente del
que mencionamos antes, el de inspiracion kantiana que Kuhn retomé e impul-
s0. En el resto del presente capitulo discutiremos una manera de entender mas
a fondo la tesis constructivista que es fiel a la visién kuhniana, asi como sus
implicaciones relativistas en el terreno epistemologico.

En particular, comentaremos la objecion contra el constructivismo como la
que hace Richard Boyd en el trabajo antes mencionado, en el sentido de que
éste no tiene manera de distinguir entre el mundo auténtica o legitimamente
construido, y los consensos ideoldgicos, no legitimos epistemologicamente
hablando, logrados mediante la imposicion de los factores sociales y politicos
gue en ocasiones ciertamente influyen en la aceptacién de teorfas y en la con-
formacién de sus contenidos. Boyd alega que el realista estd mejor equipado
para esto, toda vez que él sostiene que la contribucién de la realidad al conte-
nido de las teorfas cientificas es independiente de los esquemas conceptuales
y, por consiguiente no hay posibilidad de confusion entre el mundo construi-
do mediante el uso de esquemas conceptuales, y consensos logrados por la im-
posicién de factores ideolégicos.

Por ejemplo, dice Boyd, los bidlogos del siglo XiX que construyeron “dife-
rencias raciales” —que justificaban tratos raciales diferenciales—, no pueden
ser criticados desde el punto de vista constructivista, toda vez que ése es €l
“mundo que ellos construyeron”. En cambio, para el realista la primera es una
construccion tedrica que ciertamente sirve a intereses sociales y politicos, en
relacién con la cual no hay ninguna contribucion significativa de las estructu-
ras reales del mundo, y asi queda libre la via para criticar esas teorias y, mas
aln, para mostrar su falsedad. Veremos que desde el punto de vista constructi-
vista de corte kuhniano si es posible distinguir entre hechos y objetos reales, y
hechos y objetos postulados que no son reales, lo cual permite responder a la
objecion de Boyd.

Mas adn, en el siguiente capitulo explicaremos como, desde el punto de vista
del constructivista a la manera de Kuhn, es posible afirmar que por medio del
conocimiento, aunque sea falible, se obtiene un acceso epistémico a la reali-
dad, a la tinica realidad de la que tiene sentido hablar.

En suma, veremos una manera de entender la tesis constructivista que re-
sulta compatible con cierta concepcion relativista, no extrema, acerca del co-
nocimiento y de la ciencia. Esta concepcion da sustento a una teoria pluralista
que reconoce la existencia de distintas maneras legitimas de tener acceso epis-
témico a la realidad, por medio del conocimiento cientifico en su amplia va-
riedad (si bien “la realidad” no podra entenderse a la manera del realismo tra-
dicional}. Como corolario veremos también que el constructivismo “devastador”
no esta respaldado por las tesis kuhnianas.



CONSTRUCTIVISMO, RELATIVISMO Y PLURALISMO 175

§ 2. CONSTRUCTIVISMO Y REALISMO INTERNO

La idea central del constructivismo kuhniano estd expresada en frases famo-
sas como “después de una revolucidn los cientificos responden a un mundo
diferente” [Kuhn 1962, cap. X], o “el mundo cambia con el tiempo y de una
comunidad a otra” {Kuhn 1991, p. 11]. La manera seria de interpretar lo ante-
rior, 8i no es una mera metafora, para ponerlo en los términos sugeridos por
Richard Boyd, es la de suponer que las convenciones, las verdades convencio-
nales por ejemplo, o las leyes cientificas convencionales, tienen una fuerte
implicacion ontologica: son constitutivas de los objetos de conocimiento [Boyd
1992, p. 167].

Pero a continuacién de la observacioén de que el mundo cambia con el tiempo
y de una comunidad a otra, Kuhn anoté: “Sin embargo, es todavia el ‘mundo
real’”. Esto, que parece un acertijo, puede volverse inteligible si se supone que
el constructivismo kuhniano admite que mediante el conocimiento cientifico
hay un genuino acceso epistémico a la realidad. Para ello revisaremos las ideas
centrales del realismo interno, o realismo pragmatico, las cuales encajan per-
fectamente con el constructivismo kuhniano.

La principal idea del realismo interno de Putnam ya es bastante conocida.
Fundamentalmente sostiene que es imposible tener una visidn del mundo que
no esté situada en algiin punto de vista especifico; es imposible tener un punto
de vista desde ninguna parte [Putnam 1990, p. 28]. Pero mas atin, no existe ningin
conjunto fijo de objetos en el mundo que sea independiente del lenguaje, y no
hay ninguna relacidn fija entre los términos de un lenguaje y sus extensiones
[p. 27]. La respuesta a la pregunta “;Cuédntos objetos hay en el mundo?” (di-
ferente de *“; Cudantos objetos creemos que hay en el mundo?”’) depende del marco
conceptual que los seres humanos usen para interactuar con la realidad y para
producir conocimiento de esa realidad.

Si interpretamos que el constructivismo kuhniano se adhiere a esta idea, y
hacemos explicito el importante papel de las practicas sociales, entonces las tesis
del constructivismo pueden expresarse de la siguiente manera.

Tesis ontologica del constructivismo: 1o que es un objeto, o un hecho, tanto
como lo que cuenta como objeto o como hecho, depende, siempre (aunque no
Unicamente), del marco conceptual y del sistema de précticas sociales estable-
cidas dentro de las comunidades cientificas. Los objetos no tienen una existencia
independiente de los marcos conceptuales y de los sistemas de practicas, por-
que éstos hacen una contribucion decisiva a la estructura causal del mundo y a
la constitucién de los objetos (aunque no son los tnicos que contribuyen a su
existencia, también la realidad independiente de todo marco conceptual impone
restricciones).



176 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

Tesis epistemolégica del constructivismo: el conocimiento cientifico depende
de, y esta fuertemente constreiiido por la realidad, por un lado, y los recursos
conceptuales y metodoldgicos disponibles por las comunidades cientificas, por
el otro. El contenido de las teorias cientificas esta determinado por las estruc-
turas causales del mundo, por los marcos conceptuales que se usen, y por los
sistemas de practicas en juego.

Puede objetarse de inmediato que si la estructura causal del mundo y los
objetos del mundo son constituidos por los marcos conceptuales y por los sis--
temas de practicas, y se dice luego que el mundo contribuye y constrifie el con-
tenido de las teorias cientificas, entonces, a final de cuentas, son los marcos
conceptuales y las practicas sociales dentro de las comunidades cientificas los
unicos determinantes de las teorias y del conocimiento cientifico, y la con-
tribucion de la realidad es meramente metaforica. El constructivismo kuhniano
se reduciria a final de cuentas al constructivismo devastador. Pero el construc-
tivista kuhniano sigue pensando que para la constitucion de los objetos y los
hechos ademds hay una contribucién de una realidad independiente de todo
marco conceptual, de modo que los hechos y los objetos, aunque construidos,
no por eso dejan de ser reales. Veamos esto con'mayor detalle, lo que nos per-
mitird entender por qué el constructivismo kuhniano no se reduce al devastador,
asi como responder a la objecion de Boyd acerca de la imposibilidad de dis-
tinguir entre objetos reales y objetos meramente postulados que no son reales.

§ 3. LA CONSTRUCCION DEL MUNDO REAL

Para ver por qué el constructivismo kuhniano no se reduce al corstructivismo
devastador, y més atin que mantienen una muy importante diferencia, es pre-
ciso darse cuenta de que el mundo que se construye, desde el punto de vista del
constructivista kuhniano, es el mundo real. Y ese mundo real hay que enten-
derlo en sentido literal, como el mundo de objetos y hechos reales, y de rela-
ciones causales reales.

Para el realista interno y para el constructivista kuhniano los.objetos se cons-
truyen mediante una determinante participacion de los marcos conceptuales,
pero eso no los hace menos reales. Los objetos, un vez construidos, pertene-
cen al mismo mundo real, tanto como los artefactos, una vez construidos, per-
tenecen a la realidad, y no son menos reales por el hecho de que sean produci-
dos por los seres humanos, y que su identidad (la clase de artefactos que son)
dependa de los intereses, de los valores, de los fines y del punto de vista de sus
creadores y de sus usuarios, es decir, de un marco conceptual [véase la seccion
sobre “El concepto de eficiencia y el papel de las comunidades de usuarios”,



CONSTRUCTIVISMO, RELATIVISMO Y PLURALISMO 177

en el capitulo cinco, “Evaluacion de tecnologias, racionalidad y problemas éti-
cos”]. La tesis central del constructivismo es que lo mismo ocurre con cualquier
otro objeto.

Esta idea se basa en la intuicién de que un hecho es lo que expresa una pro-
posicion verdadera. La existencia del hecho requiere que haya un enunciado
que se refiera a €1, pero no depende sélo de ese enunciado ni s6lo del lenguaje
en el que se formula. La propuesta central del realismo interno, compatible con
el constructivismo kuhniano, es que el hecho es la confluencia de lo que es
enunciado y de lo que es impuesto al sujeto y se le resiste. Lo que es enuncia-
do incluye lo que el sujeto pone por medio de su lenguaje y de sus marcos
conceptuales, pero hay algo que le es impuesto al sujeto y que constituye una
condicidén necesaria para la existencia del hecho. Se trata de la realidad inde-
pendiente de todo esquema conceptual. Por eso ni los individuos ni las comu-
nidades epistémicas pueden construir cualquier hecho a su voluntad. Asi, un
hecho es una parte de la realidad, y su existencia se debe a una contribucion
de la propia realidad, por un lado, y de los sujetos y sus marcos conceptuales,
por el otro.

De acuerdo con el realismo interno, lo que se impone y se le resiste al suje-
to no son hechos particulares previamente dados, pues los hechos son aquello
a lo que se refieren las proposiciones cuando son verdaderas. Sin la proposi-
cion correspondiente no puede existir el hecho; y en el caso de la ciencia, sin
teorias y sin practicas tampoco hay hechos cientificos. Pero esto no hace que
los hechos no sean reales. S6lo quiere decir que sin proposiciones y sin teorias
no habria hechos.

Lo que es independiente de los deseos y las creencias de los sujetos
epistémicos, entonces, no son los hechos previamente existentes —como tal o
cual hecho especifico—, sino la realidad independiente como totalidad. Tota-
lidad que no puede concebirse como conformada por diferentes hechos, mientras
no haya proposiciones y teorias que se refieran a ellos y que contribuyan a su
constitucién como hechos. Esa totalidad es la que se resiste a los sujetos, y es
independiente de sus deseos, de su voluntad y de sus creencias. Asi, los hechos
no son puestos s6lo por los sujetos, o por su lenguaje o por sus marcos concep-
tuales, pero tampoco son puestos sélo por la realidad.

El constructivista kuhniano, pues, no sostiene que la realidad sea un mero
producto de los marcos conceptuales. Esto es lo que quiso decir Putnam cuan-
do sostuvo que no debemos sucumbir a la tentacion de decir: “Asi es que no-
sotros hacemos el mundo”, o “Nuestro lenguaje hace al mundo”, o “Nuestra
cultura hace al mundo”. Si vemos el mundo como un producto —dice Putnam—
entonces estamos equivocados: “El mundo no es un producto. Sélo es el mun-
do” [Putnam 1990, p. 28].



178 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

En el caso de la ciencia, esta idea se refuerza mediante la siguiente tesis: “Los
objetos son tedrico-dependientes en el sentido de que teorias que son ontold-
gicamente incompatibles, ambas pueden ser correctas” [Putnam 1990, p. 40].
Esto podria interpretarse desde un punto de vista empirista, segtin el cual la
incompatibilidad ontologica no tiene ninguna importancia, toda vez que las
pretensiones ontolégicas de las teorias no pueden interpretarse como si se re-
firieran a la forma en la que realmente es el mundo. Pero esta interpretacion
empirista seria incompatible con la concepcion de Kuhn y de Putnam segiin la
cual el mundo que conocemos “es sdlo el mundo” (y nada mas). Este mundo
es el mundo de objetos, de hechos, y de las relaciones entre objetos y hechos,
de los cuales tienen experiencia y conocimiento los seres humanos, y mas aun
€s0s objetos son dependientes de las teorias y de los marcos conceptuales. Los
marcos conceptuales, segin el realismo interno, son condiciones necesarias para
la existencia de objetos del “tnico mundo que nosotros conocemos” —para usar
las palabras del propio Putnam—.

Kuhn también dejé claro que el mundo para cuya constitucién son necesa-
rios los marcos conceptuales y las practicas no es un mero producto, sino es el
mundo real, que contribuye al contenido de las teorias y que impone fuertes
constrefiimientos a lo que es posible creer y hacer:

(Puede un mundo que cambia con el tiempo y de una comunidad a otra correspon-
der a lo que de modo general se llama “el mundo real”? No veo cémo podria negar-
se su derecho a ese titulo. Es lo que ofrece el ambiente y el escenario para la vida
individual y social. Ese mundo establece constrefiimientos rigidos; la existencia sélo
puede continuar mediante adaptaciones a é1, y en el mundo moderno la actividad
cientifica se ha convertido en una herramienta fundamental para la adaptacién. ;Qué
mas podemos esperar, razonablemente, del mundo real? [Kuhn 1991, p. 111].

Pero el “nico mundo que nosotros conocemos”, de acuerdo con lo que Kuhn
subrayé con base en resultados de la historia'y la sociologia de la ciencia, no
s un mundo visto desde “la nada”, sino siempre observado desde algin pun-
fo de vista. ,

Putnam también comparte con Kuhn la idea de que “nuestra imagen del
mundo no puede ser ‘justificada’ por nada que no sea su éxito, tal y como éste
se juzgaria de acuerdo con los intereses y valores que evolucionan y se modi-
fican al mismo tiempo y en interaccion con nuestra imagen del mundo, la cual
a su vez también evoluciona” [Putnam 1990, p. 29].

De manera que la diferencia fundamental entre el constructivismo neokan-
tiano de Kuhn y de Putnam, con el constructivismo devastador, es que el pri-
mero reconoce la existencia de la realidad que impone constrefiimientos acer-



CONSTRUCTIVISMO, RELATIVISMO Y PLURALISMO 179

ca de lo que se puede hacer, y contribuye de manera determinante al conteni-
do de las teorias cientificas. El mundo, o mejor dicho los mundos, se constitu-
yen a partir de esa realidad mediante la aplicacién de marcos conceptuales y
sistemas de practicas. Para el constructivismo devastador el mundo es un mero
producto, cuya fabricacién no esté restringida por nada que podamos llamar la
realidad. El constructivista devastador si afirma que “nosotros” hacemos al mun-
do, 0 “nuestro lenguaje”, o “nuestra cultura”, o “nuestro marco conceptual” hacen
al mundo.

Esta diferencia es la que Boyd pasa por alto en su critica al constructivismo
kuhniano, al sefialar que no tiene manera de distinguir entre objetos reales y
objetos meramente postulados que no son reales. La critica se aplica al cons-
tructivismo devastador, pero no al de Kuhn. Veamos las consecuencias del cons-
tructivismo kuhniano para el relativismo, y luego regresemos sobre esta objecién.

§ 4. RELATIVISMOY PLURALISMO

;Queda comprometido el constructivismo kuhniano con alguna forma de re-
lativismo? La respuesta es afirmativa, pero entonces ;de qué tipo de relativis-
mo se trata? Por lo pronto hagamos explicitas las tesis relativistas que se des-
prenden del constructivismo de Kuhn. Distingamos, nuevamente, entre una tesis
relativista cognitiva, y una ontolégica. ‘

Relativismo cognitivo: no puede haber una tnica, completa y verdadera
descripcién acerca del mundo. Puede haber, y de hecho ha habido, diferentes
concepciones del mundo, cada una de las cuales ha contenido creencias justi-
ficadas mediante razones objetivamente suficientes, es decir, razones irrebati-
bles utilizando los recursos conceptuales disponibles en el momento por los
miembros de las comunidades epistémicas [véanse Villoro 1982, y supra el
capitulo ocho, “Racionalidad, objetividad y verdad”]. Esas concepciones del
mundo han presupuesto marcos conceptuales distintos, algunos de los cuales
han sido inconmensurables entre si.

La nocién de inconmensurabilidad supuesta aqui, siguiendo aclaraciones
de Kuhn (por ejemplo, en el mismo trabajo de 1991) se entiende como no inter-
traducibilidad completa. Es decir, dos marcos conceptuales son inconmensu-
rables si existe alguna oracion formulada en el lenguaje que corresponde a al-
guno de los marcos conceptuales, la cual no puede ser traducida de ninguna
manera a alguna oracién en el lenguaje correspondiente al otro marco concep-
tual. Siguiendo la convencién de que una proposicion es aquello expresado por
una oracion, diremos que dos marcos conceptuales son inconmensurables si



180 . LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

existe alguna proposicién que puede expresarse en el lenguaje de uno de ellos,
pero no en el del otro.

La tesis relativista ontolégica es mas dura y mas controvertible, pero es la
que se deriva de inmediato de las tesis constructivistas examinadas previamente.

Relativismo ontologico: La existencia y la naturaleza de los objetos es de-
pendiente de los marcos conceptuales; los objetos y los hechos en el mundo varian
cuando se cambia de un marco conceptual a otro. Por eso “el mundo cambia
con el tiempo y de una comunidad a otra” [Kuhn].

Hemos visto que el constructivismo kuhniano y el realismo pragmatico de
Putnam convergen en la idea central del constructivismo de que hay una con-
tribucion de los esquemas conceptuales a la constitucion de las estructuras
causales del mundo. En virtud de esta tesis, dan lugar a cierto relativismo. Asi,
el constructivismo y el relativismo estan conectados de manera trivial. Si los
marcos conceptuales hacen una contribucion determinante para la existencia
de los objetos (aunque no sean los Unicos factores determinantes), entonces los
objetos obviamente son dependientes de los marcos conceptuales especificos
que contribuyen a su existencia, y ésta es relativa a esos mismos marcos.

;Hace esto imposible el didlogo y la cooperacion entre seres humanos que
disponen de marcos conceptuales diferentes y que realizan sus interacciones
con el mundo con base en practicas distintas, o mas aun, que “viven en mun-
dos distintos”? El constructivista kuhniano muy bien puede rechazar la idea de
que esto sea imposible, y mas bien cuenta con un instrumental que permite dar
cuenta de las interacciones enire miembros de comunidades diferentes, con
marcos conceptuales y sistemas de practicas diferentes. Por esto Kuhn transi-
té del analisis de la inconmensurabilidad como no intertraducibilidad, a los
problemas de comprension, de aprendizaje de otra lengua, y a la socializacién
dentro de una comunidad que realiza sus practicas con base en diferentes es-
quemas conceptuales [Kuhn 1982]. Dos teorias inconmensurables tendran pro-
posiciones que no se podran traducir entre si. Pero alguien que entienda una
de esas teorias puede llegar a aprender el lenguaje en el que est4 formulada la
otray asi llegar a comprender a esa segunda teoria. Es exactamente lo que ocurre
cuando alguien aprende una segunda lengua. ‘

Esta es la linea del constructivismo kuhniano en la que se apoya una con-
cepcién pluralista del conocimiento. La concepcidn pluralista rechaza tanto la
idea de la racionalidad absoluta, como la idea relativista extrema que afirma
que puesto que los estandares de racionalidad son relativos a cada marco con-
ceptual, por consiguiente cuando se hacen evaluaciones, éstas solo pueden (y
solo deben) hacerse en términos de los estandares del propio marco concep-
tual. Tal punto de vista extremo continuaria negando la posibilidad de interac-
cién fructifera (en términos tedricos y practicos) entre sujetos que provienen



CONSTRUCTIVISMO, RELATIVISMO Y PLURALISMO 181

de diferentes comunidades epistémicas [véase Popper 1994], y en particular,
negaria la posibilidad de critica desde diferentes puntos de vista. Pero seria in-
correcto atribuir a Kuhn esa concepcién.

Ciertamente la vision pluralista compatible con el constructivismo kuhniano
rechaza compromisos absolutistas con respecto a los estandares de racionali-
dad. Esta posicion reconoce que hay una diversidad de recursos, siempre va-
riables, y de principios que establecen lo que significa comportarse racional-
mente, y ademas estos principios son internos a los marcos conceptuales. Por
esto no es posible aspirar a un consenso racional universal.

Pero de lo anterior no se sigue que sean imposibles las evaluaciones desde
puntos de vista relativos a otros marcos conceptuales, ni que sea imposible que
los sujetos que provienen de diferentes comunidades interactuen y se inter-
preten reciprocamente, a pesar de tener concepciones del mundo y estanda-
res de evaluacion diferentes.

El pluralista constructivista kuhniano rechaza que todas las decisiones y
acciones deban juzgarse segun criterios internos de la comunidad del que ac-
tua. El pluralismo sostiene, con el relativismo, que los estdndares de evalua-
cién son internos a los marcos conceptuales y que no hay estandares absolu-
tos de evaluacion epistémica. Pero eso no implica afirmar que todos los puntos
de vista son iguaimente correctos.

Esta vision pluralista del constructivista kuhniano, y en particular el hecho
de que el relativismo que se desprende de ese constructivismo no es del tipo
que afirma que las evaluaciones so6lo pueden hacerse de acuerdo con estanda-
res internos al marco conceptual desde donde se hace la evaluacioén, sino que
permite las evaluaciones desde otros puntos de vista, asi como la cooperacion
entre miembros de comunidades diferentes, es lo que escapa a Boyd, y es lo
que permite responder a su objecioén. Para terminar regresemos a ella.

§ 5. DIFERENCIACION ENTRE OBJETOS REALES
Y OBJETOS MERAMENTE POSTULADOS:
LA POSIBILIDAD DE CRITICA

La objecién de Boyd se hace desde un punto de vista realista que sostiene la
idea de que es posible distinguir entre objetos reales cuya existencia es inde-
pendiente de todo marco conceptual, y “objetos construidos” que no son rea-
les (por ejemplo, las diferencias raciales “construidas” por algunos biblogos
del siglo X1X), y que esa distincion se puede hacer sin suponer ningin punto
de vista, es decir, que se hace desde el punto de vista del ojo de Dios.



182 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

El constructivista kuhniano replicard que eso es imposible. Si queremos
criticar una teoria como solo pretendidamente cientifica y sostener que los objetos
que postula no son reales, esa critica necesariamente se hara desde algin pun-
to de vista, y tendrd que poner en juego criterios de decision para aceptar o
rechazar creencias, en particular creencias acerca de la existencia de objetos.

Desde el punto de vista del constructivista kuhniano, como hemos visto, se
mantiene una distincidn entre entidades reales (aunque para su existencia ha-
yan contribuido marcos conceptuales), y entidades postuladas que no son rea-
les. La cuestion es que los procedimientos y los criterios para diferenciarlos seran
siempre internos a los marcos conceptuales.

¢{ Vuelve esto imposible toda critica, digamos a los bidlogos del siglo X1X y
sus construcciones de diferencias raciales como pretendidamente reales? La
respuesta desde el punto de vista constructivista es que no es imposible. El
constructivista, junto con el realista, puede reconocer que la construccion tal
vez se haya hecho con el instrumental conceptual y metodologico disponible
para esa comunidad. Puede ser entonces que si se aplican los criterios dispo-
nibles para esa comunidad, las diferencias raciales sigan considerandose como
reales dentro de esa comunidad. Tal creencia constituiria para esa comunidad
un saber objetivo.

Pero siempre es posible hacer una critica desde otro punto de vista, de acuerdo
con métodos y criterios de existencia distintos a los empleados por la comuni-
dad de bidlogos convencidos de esas diferencias raciales. La discusion girarg
entonces en torno a la legitimidad de esos criterios, y en esa discusién podrian
participar quienes creen en la existencia real de las diferencias raciales y quienes
la rechazan.

Sugerimos ya que el error en la critica de Boyd consiste en pensar que el
constructivista queda comprometide con el tipo de relativismo que dice que cada
creencia sélo puede juzgarse de acuerdo con los estandares aceptados en la
comunidad correspondiente (digamos la de los bidlogos racistas). No hay nada
en el constructivismo kuhniano que lo comprometa con este punto de vista. El
constructivismo kuhniano es perfectamente compatible con la idea de que una
creencia aceptada por una comunidad puede ser sometida a critica utilizando
otros estandares. Si se interactia con los miembros de la comunidad que acepta
la creencia en cuestion, habré que debatir en comun sobre los estandares a uti-
lizar. Si los bidlogos racistas se aferran dogmaticamente a sus estandares y se
niegan a discutirlos, entonces es legitimo acusarlos de una conducta irracional
y anticientifica. Siaceptan participar en el debate, entonces las partes tendran
que tomar acuerdos sobre los estandares de evaluacion a utilizar en el contex-
to y con base en ellos examinar la fuerza de la evidencia disponible, asi como
la solidez y correccion de los argumentos en relacion con el tema en disputa.



CONSTRUCTIVISMO, RELATIVISMO Y PLURALISMO 183

Si se formulan nuevos principios metodolégicos y nuevos criterios de exis-
tencia, aunque sean aceptados de comun acuerdo entre las partes, seguiran sien-
do principios y criterios de evaluacién aceptados y aplicados desde cierto punto
de vista. Esto es 1o que el constructivista kuhniano sigue subrayando. Esos
nuevos criterios a final de cuentas forman parte de un marco conceptual que
contribuye de manera determinante a la constitucion del mundo, es decir, de
los objetos reales y de sus relaciones.

En conclusidn, la determinacién de si son reales o no ciertos objetos postu-
lados por alguna teoria s6lo puede hacerse mediante la aplicacion de criterios
y de estandares dentro de marcos conceptuales especificos, pero esto no impi-
de la discusion comun sobre los estdndares de evaluacion entre usuarios de
marcos conceptuales diferentes, y por consiguiente no impide la critica—dentro
de un marco conceptual, o desde un marco a otro— ni la posibilidad de distin-
guir entre objetos reales y objetos postulados que no son reales.

§ 6. CONSTRUCTIVISMO Y PLURALISMO

En este capitulo hemos esbozado tan sélo una de las lineas en las que Ia obra
de Thomas Kuhn ejerci6 una enorme influencia. Hemos comentado algunos
temas que han estado en la agenda de la epistemologia, la filosofia de la cien-
ciay la sociologia del conocimiento ya por mas de tres décadas, y que sin duda
marcan la ruta por donde estas disciplinas transitan hacia el siglo XX1. En el
terreno epistemologico, lo mismo que en el terreno moral y politico, la tendencia
dominante que seguramente marcara las discusiones durante mucho tiempo a
lo largo del siglo xXI, es la admision de la pluralidad. Esta pluralidad requiere
la adopcidén de un relativismo que no excluya la posibilidad de critica desde
puntos de vista diferentes, sino que, por el contrario, dé cuenta de cémo la cri-
tica es indispensable para el progreso del conocimiento. Como hemos visto, todo
esto puede articularse sin compromisos universalistas y absolutistas, caros a los
realistas metafisicos y a los empiristas. Ciertamente ha habido constructivismos
igualmente universalistas y antipluralistas. Espero haber dejado claro que uno
de los aspectos mas importantes del legado de Kuhn es que su visidn construc-
tivista da cabida a un muy sano pluralismo, y que esa concepcidn nos permite
entender que no hay misterio en afirmar, con el propio Kuhn, que a pesar de
que el mundo cambia con el tiempo y de comunidad en comunidad, sin embargo
ése es el mundo real que conocemos y con el cual interactuamos.






10
PLURALISMO EPISTEMOLOGICO

§ 1. VERDADY ACEPTABILIDAD RACIONAL

En el capitulo anterior vimos que el constructivista neokantiano, a la manera
de Kuhn o del realismo interno, no niega la existencia de una realidad indepen-
diente de los marcos conceptuales y de los sujetos cognoscentes. Esta posicion
no es idealista. Lo que alega es que lo que hay en el mundo, los objetos, los hechos
y sus relaciones, no son independientes de los marcos conceptuales segtn los
cuales los seres racionales interactiuan con la realidad para conocerla y trans-
formarla. Lo que hay en el mundo en parte depende de los marcos conceptua-
les en juego.

Posiciones como la de Kuhn o la del realismo interno son compatibles, y muy
utiles, para una teoria del conocimiento que considere seriamente que el cono-
cimiento se construye socialmente, en funcion de intereses de los seres huma-
nos, en lo individual y colectivamente. Como lo subraya Putnam, por ejemplo,
no hay un punto de vista del ojo de Dios desde el cual los seres humanos pue-
dan conocer la realidad, “sélo hay los diversos puntos de vista de personas reales
que reflejan diversos intereses y propositos a los cuales sirven sus descripcio-
nes y teorias” [Putnam 1981, p. 50].

Esto también significa tomar en serio la “carga tedrica de la observacion™,
problema que se discutié ampliamente a lo largo de la segunda mitad del siglo
XX [véanse Hanson 1957 y Kuhn 1962, asi como Olivé y Pérez Ransanz (comps.)
1989]. Lo que cuenta como hecho y como objeto esta condicionado a partir de
cada concepcidon del mundo.

Para el constructivista que sigue las ideas de Kuhn y de Putnam, la verdad
no puede entenderse como correspondencia entre el lenguaje y una realidad ob-
jetiva, en el sentido de objetividad de la tradicién platonica que comentamos
en el capitulo ocho, “Racionalidad, objetividad y verdad”. El contraste entre



186 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

la posicion internalista y lo que se ha llamado la tradicién externalista, enre-
lacion con la manera en la que conciben la verdad, queda muy bien explicado
en la siguiente larga cita de Pérez Ransanz:

Uno de los aspectos que mas claramente distinguen una perspectiva externalista de
una internalista es la forma en que se asume la relacion entre verdad y justificacién.
El filésofo de temperamento externalista parte de la intuicion de que aquello que hace
verdadera o falsa una creencia debe ser algo distinto de las creencias mismas. El valor
de verdad de las creencias, o de las proposiciones, depende de algo que es distinto de
las razones que tenemos para creer. Podriamos tener las mejores razones, la mejor
justificacién, a favor de una creencia y, sin embargo, la creencia podria ser falsa, pues
la verdad depende de un mundo que esta “ahi afuera”. {...] El filosofo externalista
separa nitidamente la nocién de verdad de la nocién de justificacién, y concibe la
verdad como algun tipo de correspondencia entre creencias y estados de cosas ex-
ternos, apoyandose en el supuesto de un mundo que existe y tiene una naturaleza
-determinada, independientemente del conocimiento que los sujetos tengan, o pue-
dan tener, de ¢1. [...] En la perspectiva internalista, en cambio, se parte de la intui-
cidn de que todos nuestros conceptos —incluyendo el de verdad y las categorias
ontolégicas mas basicas— y todas nuestras creencias dependen fuertemente de las
capacidades y recursos con los cuales contamos en tanto sujetos cognoscentes. De
aqui que aquello que consideramos como el mundo esté, al menos en parte, consti-
tuido por el conocimiento que tengamos de é (o segun las distintas versiones: por
nuestra capacidad de referirnos a €1, por el poder sintetizador de Ja mente, por nuestra
imposicidén de conceptos, teorias o lenguajes, etc.). Y de aqui que la verdad deba
analizarse en funcién de las razones que tenemos, o podemos tener, para creer. [...]
El filésofo internalista tiende a relacionar estrechamente verdad y justificacion, tan
estrechamente que en algunos casos se define “verdad” como cierto tipo de justifi-
cacién [Pérez Ransanz 1992, pp. 85-86].

En efecto, Putnam por ejemplo, al menos en algin momento, entendi6 a la
verdad como “algun tipo de aceptabilidad racional (idealizada) —algin tipo de
coherencia ideal de nuestras creencias entre si y con nuestras experiencias tal
como esas experiencias son representadas en nuestro sistema de creencias—,
y no correspondencia con ‘estados de cosas’ independientes de la mente o in-
dependientes del discurso” [Putnam 1981, pp. 49-50].

Pero esta posicion encuentra una dificultad seria si se piensa que esa acep-
tabilidad racional idealizada significa la promesa de un consenso racional uni-
versal. Esto es lo que explicitamente pensaba Jiirgen Habermas, por lo menos
en algunos trabajos. Para él, 1a objetividad esté ligada a contextos de accién donde
se persiguen fines especificos; la verdad, en cambio, esta ligada a contextos dis-
cursivos. La verdad se refiere a la justificacion que pueden tener los agentes para
sostener una creencia y no a las garantias ni de efectividad (al actuar persiguiendo



PLURALISMO EPISTEMOLOGICO 187

ciertos fines) ni de acierto (de alcanzar la realidad). La verdad —para Habermas—
significa el reconocimiento de que cierta creencia pertenece a la clase de creencias
aceptables para cualquier sujeto racional posible. “La verdad de una proposi-
cidn —decia Habermas— significa la promesa de alcanzar un consenso racio-
nal sobre lo dicho” [Habermas 1989, p. 121]. Habermas sigue sosteniendo en-
tonces una idea absolutista de la verdad, pues segtin su concepcion no hay ninguna
relativizacién de la nocién de verdad. Pero en la corriente internalista, 1a con-
sidera ligada directamente con la justificacién y descarta la idea de la verdad
como correspondencia entre el lenguaje y la realidad.

En el caso de Habermas la justificaciéon no es la que de hecho pueden dar
los agentes racionales en un momento dado, la cual estaria ligada a los recur-
sos materiales, tecnoldgicos, conceptuales, intelectuales y sociales disponibles
por los sujetos de acuerdo con el momento histérico y situacion social —lo que
nosotros hemos llamado una justificacién “objetiva”™—, sino que se refiere a la
justificacion que seria admitida por cualquier sujeto racional que disputara
la legitimidad de esa pretension en lo que él llamo condiciones epistémicas idea-
les. Estas condiciones son aquellas en las que no hay ningin ejercicio de po-
der, y en las que quienes entran en el didlogo tienen el Uinico interés de llegar a
un acuerdo racional y determinar si la pretension de conocimiento en disputa
s 0 no es realmente una creencia aceptable para cualquier sujeto racional [véanse
Habermas 1973 y 1989, y Olivé 1985 y 1988].

Esta posicion enfrenta una doble dificultad: por un lado, el problema de hacer
inteligible y viable la promesa del consenso racional universal y, por el otro,
que no explica como el consenso racional asegura que se alcanza epistémica-
mente la realidad objetiva.

En el resto de este capitulo intentaremos superar estos dos problemas, de-
fendiendo una concepcién de la verdad como aceptabilidad racional en con-
diciones epistémicas optimas, y también como adecuacion con la realidad. Esto
nos permitird mantener una concepcion de la verdad compatible con una con-
cepcidn pluralista en epistemologia basada en el realismo interno, y sostener
al mismo tiempo que las creencias verdaderas y las proposiciones que las ex-
presan “alcanzan a la realidad”. Y como las razones objetivamente suficientes
para aceptar una creencia son las mejores que se pueden tener para considerar
que las creencias en cuestion son verdaderas, entonces el saber con base en
razones objetivamente suficientes tiene una pretension bien fundada de “tocar
a la realidad”.

Tenemos que ver, primero, como es posible que la verdad en parte sea acep-
tabilidad racional, sin suponer que se aspira a un consenso racional universal,
ni como limite efectivo ni como ideal regulativo. Podemos aceptar la idea de
Habermas: 1a verdad de una proposicion significa la promesa de alcanzar un



188 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

consenso racional sobre lo dicho. Pero la diferencia con la idea de Habermas
es que el consenso no se refiere a un consenso racional universal, sino a un
consenso racional situado, entre los sujetos epistémicamente pertinentes [véase
el capitulo ocho, “Racionalidad, objetividad y verdad”].

En segundo lugar, esta elucidacion permitird entender que, en la medida en
que la verdad de una proposicién ademas es adecuacion con la realidad (entendida
internalistamente), entonces afirmar que una proposicion es verdadera es afir-
mar que “alcanza a la realidad”. Las garantias de ello provienen, en su caso,
precisamente del consenso racional situado, cuando hay razones objetivamente
suficientes a favor de la proposicidén en cuestion. Empero, el consenso en tor-
no a las razones objetivamente suficientes puede llegar a equivocarse. Los con-
sensos racionales son falibles. Esa es la naturaleza del conocimiento, como vimos
en el capitulo ocho.

De acuerdo con esta concepciodn, la verdad de una proposicion significa ade-
cuacion con la realidad. Pero esta nocién de “adecuacién” debe distinguirse de
la de “correspondencia” que se usa en la clasica concepeidn correspondentista
de la verdad (la que adoptan Villoro y Bunge, por ejemplo, segiin se vio en el
capitulo ocho). La principal diferencia estriba én que para la concepcion co-
rrespondentista las proposiciones tienen correspondencia con hechos objetivos,
en el primer sentido de objetivo que se comentd en ese mismo capitulo, es de-
cir, se concibe que las proposiciones se corresponden con hechos y objetos de
un mundo previamente estructurado, o estructurado en si mismo, y que por con-
siguiente estan dados con plena independencia de los marcos conceptuales.

De acuerdo con el realismo interno, como hemos visto, el mundo no se en-
tiende en el sentido de larealidad objetiva de la tradicion platonica, sino como
la totalidad de objetos y de hechos que no son independientes de los marcos
conceptuales. Por esta razén, las proposiciones pueden pensarse como adecuadas
a un mundo de objetos y de hechos cuya existencia no es independiente de los
marcos conceptuales, pero no como correspondiendo con una realidad dividi-
day estructurada en hechos y objetos de manera independiente a todo esque-
ma conceptual. En el resto de este capitulo afinaremos el anélisis de la relacion
entre verdad y racionalidad, desde una perspectiva compatible con una teoria
pluralista de la ciencia.

§ 2. CONTRA LA IDEA DEL CONSENSO
RACIONAL UNIVERSAL

En este apartado discutiremos que la aceptabilidad racional, en lo que podria-
mos llamar condiciones 6ptimas, no tiene por qué verse como via para llegar



PLURALISMO EPISTEMOLOGICO 189

aun consenso racional universal. Esto no significa abandonar la idea de eluci-
dar la nocion de verdad en términos de aceptabilidad racional (ademas de ade-
cuacion, entendida a la manera internalista).

Hilary Putnam subrayaba la ligazén entre verdad y la aceptabilidad racio-
nal, debido a su perspectiva internalista. Desde este punto de vista, la verdad
de una proposicidén no es independiente de las razones que los sujetos tengan
para aceptarla, y por eso, en tltima instancia, la verdad se identifica con acep-
tabilidad racional. Pero también un internalista como Putnam considera que la
verdad es una caracteristica de las proposiciones que no puede perderse, por
lo que para €l la verdad no se liga con una justificacién aqui y ahora, sino con
una justificacion idealizada. “La verdad —decia Putnam— es independiente
de la justificacion aqui y ahora, pero no es independiente de toda justificacion.
Pretender que un enunciado es verdadero es pretender que podria ser justifi-
cado” [Putnam 1981, p. 56].

El problema clave aqui es entender qué tipo de racionalidad se est4 presu-
poniendo al afirmar que un enunciado “podria ser justificado racionalmente”.
Para ello es preciso aclarar lo que se entiende por justificacion racional ideali-
zada.Y aqui es donde puede haber una gran diferencia entre una nocién de
justificacién que desemboque o que requiera una idea de racionalidad absolu-
ta, y un tipo de justificacion que admita una idea pluralista de racionalidad, que
se refiera siempre a la justificacién dentro de una comunidad epistémica per-
tinente.

Como Putnam lo plantea, parece necesitar una nocién de racionalidad muy
fuerte. Pérez Ransanz lo sefialé muy bien: “La teoria de la verdad como idea-
lizacién descansa en el supuesto de que existe una nocién de justificacion por
encima de los esquemas conceptuales. La frase de Putnam ‘Afirmar que un
enunciado es verdadero es afirmar que podria ser justificado’ apunta a un sen-
tido de justificacién que implica una nocién muy fuerte de racionalidad” [Pérez
Ransanz 1992, p. 89].

La dificultad en la formulacién de Putnam es que no se califica el consenso
racional de que se trata. Parece entonces que Putnam queda comprometido, como
Habermas, con la idea de un consenso racional universal, es decir, que la ver-
dad de una proposicion significa la promesa de que podria ser justificada ante
cualquier sujeto racional posible. Necesitamos, pues, rebajar las pretensiones
de la promesa del consenso racional, lo cual a la vez requiere que se diluya el
concepto de racionalidad presupuesto.

(Qué tan fuerte seguiria siendo esa nocion de racionalidad? Por lo pronto,
no debe concebirse como una racionalidad ahistérica, compuesta por canones
fijos. Pero si no queremos desembocar de nuevo en el relativismo del “todo se
vale”, y queremos mantener la posibilidad de critica desde una comunidad y



190 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

desde un marco conceptual a otro, como vimos en el capitulo nueve, “Cons-
tructivismo, relativismo y pluralismo”, entonces la racionalidad que requeri-
mos debe trascender a las distintas versiones del mundo y, en palabras de Putnam,
no debe ser “una criatura de la epistemologia local y de los estindares de la época”
[Putnam 1990, p. 125, y véase Pérez Ransanz 1992, p. 90].

Una nocién de racionalidad que “atraviese las distintas versiones del mun-
do” puede interpretarse por lo menos de dos maneras:

1) La primera la entenderia como el ejercicio de una capacidad comiin a todos
los seres humanos, pero cuyas formas de realizacion no son comunes a todos
sino que, al ejercerse, la racionalidad siempre es relativa a los esquemas con-
ceptuales. Como ya sugerimos, esta concepcion admite la posibilidad de inter-
accidn dialégica y de critica desde diferentes puntos de vista, incluso desde
diferentes esquemas conceptuales. Segun esta idea, cuando ocurre la interac-
cién entre comunidades diferentes, con esquemas conceptuales distintos, en-
tonces los estdndares de racionalidad podrian ponerse a discusién y negociarse,
de manera que la interaccion transcultural, o interesquematica, se rija por los
canones a los que se llega y se aceptan de mutuo acuerdo.

2) La segunda interpretacion harfa una lectura literal de la afirmacion de que
la racionalidad “atraviesa las distintas versiones del mundo”. Entenderia en-
tonces que la “transesquematicidad™ de los estandares va més alla de que sean
establecidos en un proceso de negociacion entre los miembros de comunida-
des diferentes.

Segtin la primera interpretacion, estariamos en la posicion pluralista. De acuer-
do con la segunda, si la idea de atravesar “las distintas versiones del mundo”
quiere decir “todos los esquemas conceptuales posibles”, entonces se supone
una nocion todavia demasiado fuerte de racionalidad, semejante a la concep-
¢ién de racionalidad absoluta que presupone Habermas. Quienes la quieran
defender deben todavia un argumento convincente para aceptarla.

No obstante, la intuicion correcta de Habermas y de Putnam ha sido la de
ver que la aceptabilidad racional debe formar parte de una elucidacién de la
nocion de verdad. Esto es compatible con diferentes concepciones de la racio-
nalidad, pues la aceptabilidad racional no necesariamente implica un consen-
so racional universal. Veamos con mayor cuidado la relacién entre verdad y
aceptabilidad racional.

Nicholas Rescher ha planteado muy claramente las posibles relaciones en-
tre verdad y aceptabilidad racional, mostrando las dificultades de la nocion de
consenso racional universal [Rescher 1993, p. 57 ss.]. Consideremos la siguiente
serie de tesis:



PLURALISMO EPISTEMOLOGICO 191

1) p es en efecto verdadera — un consenso que regula la verdad de p ha sido
alcanzado

2) p es en efecto verdadera — un consenso en relacidén con la verdad de p
se alcanzard (eventualmente)

3) p es en efecto verdadera —» un consenso en relacxon con la verdad de p
puede alcanzarse

4) p es en efecto verdadera — un consenso en relacién con la verdad de p
se alcanzaria si prevalecieran condiciones ideales.

Con toda razon, Rescher sefiala que 1 simplemente es insostenible; 2 refle-
ja una posicién como la de Peirce, que Rescher llama milenarista, y que es di-
ficil de apoyar. Solo las posiciones 3 y 4 son aceptables, pero —alega Rescher—
se trata sOlo de “abstractas posibilidades tedricas™.

Rescher tiene razon. Pero entonces una via para responder al problema con-
siste en eliminar la abstraccion del consenso del que se habla. Un consenso
racional universal es en efecto una idealizacién y una meta irrealizable. Pero
un consenso racional situado, en relacién con comunidades epistémicas rea-
les, ya no es una posibilidad abstracta. Eso es lo que se ha logrado a lo largo
de la historia de la ciencia, y esos consensos situados son necesarios en la teo-
ria del conocimiento para salvaguardar la intuicién de que el conocimiento
alcanza a la realidad.

Veamos ahora las inversas:

5) Hay un consenso entre los investigadores a favor de p — p es verdadera.

6) El consenso entre los investigadores sera (eventualmente) a favordep — p
es verdadera.

7) El consenso entre los investigadores puede ser a favor de p - p es ver-
dadera.

8) Prevalecen las condiciones epistémicas ideales y existe un consenso en
favor de p — p es verdadera.

Nuevamente, dice Rescher, de estas opciones solo la nlimero 8 es una apuesta
razonable, lo cual muestra que el vinculo entre verdad y consenso es so6lo una
cuestion de idealizacidn. Pero, de nuevo, Rescher tiene razon si se piensa en
un consenso racional universal.

Para rematar la discusidén de cémo se podria entender el consenso racional,
Rescher considera las siguientes posibilidades:

1) Si p, entonces todo mundo sostiene que p.



192 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

2) Si p, entonces toda la gente que sea completamente racional sostendrd
que p.

3) Sip, entonces toda la gente que sea completamente racional, deberia sostener
que p (y lo harfa si se obtuvieran las condiciones epistémicas ideales).

Otra vez, Rescher alega que 1a opcién 1 simplemente es falsa, y que la 2 no
es sostenible, pues es concebible que alguien sea completamente racional, y aun
asi no sostenga que p, por ejemplo porque la evidencia que tenga apunte a fa-
vor de su falsedad. Entonces sélo 3 es defendible, “con su indispensable recurso
a la idealizacion” [Rescher 1993, pp. 58-59].

Finalmente, sugiere Rescher que si las opciones 4 y 8 fueran aceptables, es-
tariamos tentados a admitir que

p es verdadera ¢ p es aceptable por cualquier sujeto
racional en condiciones epistémicas ideales

con lo que se volveria a la idea de verdad idealizada de Habermas, e incluso
de Putnam en ciertos trabajos [1981]. Pero en realidad esto significa dar una
definicion de verdad, la cual —para ser Gtil— requeriria la prometida —y nunca
cumplida— elucidacién de lo que significa “condiciones epistémicas ideales”.
Y aunque se diera, habria que mostrar que se trata de una meta realizable, lo
cual parece imposible. Rescher concluye que 1a verdad, entendida como la
promesa de un consenso racional, no es aceptable y no tiene implicaciones prac-
ticas. Pero ademas, como ya mencionamos, esta concepcion enfrenta también
la dificultad de que abandona la intuicidn de que las creencias, cuando son
verdaderas, “alcanzan la realidad”.

Rescher da buenas razones para desacoplar la verdad como aceptabilidad
racional del consenso racional universal, pero su objecion sobre la idealizacién
puede superarse, como ya he sugerido, aludiendo no a un consenso universal,
sino a un consenso racional dentro de una comunidad epistémica real. La ven-
taja de sostener esta idea es que asi podemos preservar la intuicién de que la
aceptabilidad racional situada nos ofrece una garantia (humanamente hablan-
do, es decir, confianza razonable) de que nuestro conocimiento alcanza a la rea-
lidad. Esta intuicién puede acompaiiarse ~—como lo ha hecho Villoro, segin
vimos antes— de la idea de que las razones objetivamente suficientes consti-
tuyen un criterio para aceptar que se logra ese “contacto” con la realidad, aun-
que el criterio sea falible [véase Villoro 1982, asi como el capitulo ocho de este
libro].

La tesis central que quiero defender es que podemos mantener la intuicion
de que parte de lo que significa que una proposicion sea verdadera, es que se-



PLURALISMO EPISTEMOLOGICO 193

ria posible alcanzar un consenso racional calificado —situado, no universal—
y también la intuicién de que al afirmar que una proposicion es verdadera,
consideramos que describe correctamente la realidad, que es adecuada a la
realidad, o que lo que enuncia es un hecho.

Siaceptamos la concepcion internalista, estamos reconociendo que los ob-
jetos no existen con independencia de los esquemas conceptuales. Asi, si una
proposicion es verdadera, eso quiere decir que seria aceptable por cualquier sujeto
que se comporte racionalmente y que esté en la situacién apropiada (en condi-
ciones Gptimas), y cuente con los recursos conceptuales adecuados.

Hasta aqui no habria ninguna diferencia entre la nocién de verdad y la de
objetividad. En el sentido pertinente, una proposicion es objetiva si es acepta-
ble racionalmente por los miembros de la comunidad epistémica pertinente {véase
el capitulo ocho].

Lo que se afiade con el concepto de verdad es que aquello a lo que se refie-
re la proposicion verdadera (“p ) es un hecho (cuya existencia depende de los
marcos conceptuales en en los que se puede formular “p”).

Asl, cuando sostenemos que la proposicién “p ” es verdadera, sostenemos
dos cosas: i) que “p” es aceptable por cualquier sujeto (epistémico pertinen-
te) que se comporte racionalmente, en condiciones epistémicas y de didlogo ép-
timas; y ii} que p, aquello que expresa “p”, es un hecho; realmente existe.

Claro estd que cuando sostenemos que “p” es verdadera, podemos equivo-
carnos; ‘p puede no referirse a nada que realmente exista, puede ser falsa. Pero
no hay que confundir lo que significa “ p’es verdadera”, que es lo que esta-
mos elucidando ahora, con nuestra creencia en que “p ” es verdadera. Esa creencia
puede estar mejor o peor fundada. Cuando tenemos razones objetivamente
suficientes para creer que “p”, creemos que “p” es verdadera, y eso es lo més
que podemos tener como respaldo a nuestra creencia.

Las condiciones epistémicas 6ptimas pueden entenderse de la manera que
ha aclarado Putnam [1990, introduccidn], como suficientemente buenas, o las
mejores posibles, y deberiamos ahora afiadir que significa también que los suje-
tos epistémicos tengan los recursos conceptuales y materiales adecuados para
entender y criticar las razones que pueden ofrecerse a favor y en contra de “p ™.

Todo esto es muy distinto a lo que Habermas pretendia. No estamos hablando
de aceptabilidad racional por cualquier sujeto racional, ni de formas raciona-
les de justificacidén que “atraviesan a todas las versiones posibles del mundo”,
pues esto supone una concepcién absolutista de la razén que hemos rechaza-
do. Més bien se trata de aceptabilidad por sujetos que se comporten racional-
mente y que sean sujetos epistémicos pertinentes, es decir, que estén adecua-
damente situados y que cuenten con los recursos apropiados.



194 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

§ 3. EL PLURALISMO EPISTEMOLOGICO

Esta nocidn de verdad es compatible con una concepcion pluralista que rechaza
por ignal la idea de la racionalidad absoluta, como la idea relativista de los
estandares de racionalidad. La concepcién relativista dirfa que los estandares
de racionalidad son propios de cada marco conceptual, y por consiguiente, en
cuestiones epistemolodgicas, igual que en cuestiones éticas, cada marco concep-
tual debe ser evaluado en sus propios términos, y se negaria la posibilidad de
interaccion fructifera (en términos tedricos y practicos) entre sujetos que pro-
vienen de diferentes comunidades epistémicas [véase Popper 1994].

La vision pluralista sostiene que en virtud de la diversidad de recursos, siempre
variables, asi como por la diversidad de principios que establecen lo que sig-
nifica comportarse racionalmente en cada contexto de interaccidn, no es posi-
ble aspirar a un consenso universal. El pluralismo significa la aceptacién de la
diversidad en asuntos factuales, y en asuntos cognoscitivos, éticos y estéticos.
El pluralismo epistemologico nos acerca més a lo que realmente ocurre cuan-
do usamos la nocién de verdad y cuando ejercemos la capacidad que llamamos
razon.

Nicholas Rescher ha explicado muy bien las notas basicas de una posicién
pluralista:

1) La legitimidad de la diversidad: las muy variadas situaciones de experiencia de
las diferentes personas hace que sea normal, natural y racional que procedan de di-
ferentes maneras en cuestiones cognitivas, evaluativas y practicas.

2) Disonancia restringida: un sistema social, organizado sensatamente, debe ser de
tal manera que prevalezcan la armonia y la interaccién constructiva a pesar de la
diversidad. El disenso, y la disonancia entre los individuos y los grupos —Ilas dife-
rencias— pueden arreglarse sin llegar a conflictos. Esto requiere:

3) Aceptar las diferencias: la gente puede y debe, en beneficio de todos, aceptar y
asimilar la idea —y el hecho— de que los demas diferirén en sus oplmones en eva-
luaciones y en costumbres y modos de accién.

4) Respeto por la autonomia de los otros: la reaccion racional y productiva al disen-
0 no es tanto que ‘toleremos’ a los otros sino que respetemos su autonomia —que
concedamos su derecho a seguir su propio camino distinto—, dentro de los limites
que deben imponerse en el interés de mantener un orden comun, pacifico y produc-
tivo, que conduzca a la realizacion de los intereses de todos [Rescher 1993, pp. 34].



PLURALISMO EPISTEMOLOGICO 195

Por supuesto, el pluralista no esta situado en el punto de vista del ojo de Dios,
sino que est4 situado en alglin punto terrenal. Pero el pluralista rechaza que todas
las decisiones y acciones deban juzgarse segun criterios internos del marco con-
ceptual o de la cultura del que actia. El pluralismo alega el respeto a otros puntos
de vista, pero no implica la aceptacidn de que todos los puntos de vista son
igualmente correctos. No es lo mismo respetar a todas las culturas, que consi-
derarlas, aunque sea en principio, igualmente valiosas. El pluralismo recono-
ce lanecesidad del respeto a otras culturas, aunque desde los estdndares de alguna
de ellas en particular, otras culturas no sean igualmente valiosas [véase Olivé
1999].

§ 4. ;PARA QUE QUEREMOS TODAVIA
UNA NOCION DE VERDAD?

Pero si preferimos una posicion pluralista a una absolutista, y sostenemos que
la verdad de una proposicion significa la posibilidad de un consenso racional
entre los miembros de una comunidad epistémica pertinente, es decir, que la
proposicidn es aceptable racionalmente en condiciones optimas, que no idea-
les, y por tanto esta aceptabilidad racional en condiciones 6ptimas no condu-
ce a un consenso racional universal, ;no nos basta entonces con el concepto de
objetividad que ya hemos comentado? ¢ Para qué queremos todavia una nocion
de verdad? [véanse Pérez Ransanz 1993, Gregori 1990].

La respuesta es que la nocidn de verdad se requiere en una teoria del cono-
cimiento para entender cémo es posible que, siendo el saber definido en tér-
minos de creencias y de razones objetivamente suficientes, y por lo tanto siendo
falible y corregible, podamos mantener sin embargo la pretension de que es un
conocimiento genuino de la realidad (entendida a la manera internalista). La
aceptabilidad racional en condiciones 6ptimas es la garantia de que, después
de todo, nuestro conocimiento si toca la realidad, por méas que sea la realidad
entendida a la manera del internalista.

Esta es la intuicion que Villoro defendié desde Creer; saber, conocer: sibien
la verdad no debe aparecer como condicion en la definicion de saber —pues
lo concebirfa como infalible-—, si es indispensable en la teoria del conocimiento
para fundamentar la pretensién de los sujetos epistémicos de “alcanzar la rea-
lidad”, y por ende para asegurarles que sus acciones, cuando tratan de incidir
en larealidad, para actuar sobre ella y transformarla, tienen una garantia de acier-
to. Esta garantia la ofrecen las razones objetivamente suficientes que convier-
ten una creencia en un saber.



196 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

Pero, ;como podemos defender la intuicidn de que el saber alcanza la rea-
lidad, o de que una proposicion verdadera “toca” la realidad, si rechazamos la
idea realista metafisica de que existe una realidad constituida por objetos de-
terminados independientemente de los marcos conceptuales, y mas aun si re-
chazamos la idea de que verdad es correspondencia entre el lenguaje y la
realidad de objetos independientes?

Hemos insistido en que cuando una proposicion “p” es verdadera, aquello
a lo que se refiere, p, es un hecho. Decir que “p " es verdadera y decir que p es
un hecho, son dos caras de la misma moneda. O mejor, son dos maneras dis-
tintas de decir lo mismo. ;Qué es lo que se dice? Aqui es donde hay una dife-
rencia entre el externalista y el internalista.

Desde el punto de vista externalista, 1o que se afirma es que hay algo en la
realidad independiente, el hecho p. Y en virtud de su existencia independiente
de todo marco conceptual, la proposicion “p” es verdadera.

Desde el punto de vista internalista, afirmar que “p” es verdadera no aflade
nada nuevo. Significa simplemente afirmar que p. Pero esto tiene consecuen-
cias importantes, que marcan una diferencia con la interpretacion externalista.
Para el internalista el hecho p no es independiente de los marcos conceptuales
en los que puede formularse la proposicién “p”. Larelacién entre “p”'y p no
es una relacion diadica entre el lenguaje y la realidad (como si consistiera de
objetos independientes de los marcos conceptuales), sino que es una relacion
que depende de los marcos conceptuales en los que “p” puede formularse, y
en virtud de los cuales existe el hecho p como parte del mundo. Puesto que el
hecho p existe en virtud de esos marcos conceptuales, entonces, en condicio-
nes optimas, la existencia de p podria ser reconocida por los sujetos epistémicos
pertinentes, los que tienen acceso al marco conceptual donde se formuta “p ”.
Las razones para aceptar “p” son las mismas que para reconocer la existencia
de p. Esta es la liga entre la aceptabilidad racional y la verdad.

La aceptabilidad racional en condiciones ptimas nos llevaa reconocer la
verdad de “p” o, lo que es lo mismo, la existencia de p. Cuando “p” es verda-
dera, p en efecto existe, es un hecho. Estaes la explicacion de que la verdad
garantice el encuentro con la realidad. Por eso la aceptabilidad racional garantiza
que se alcanza la realidad.

Pero la aceptabilidad racional de la que hablamos exige condiciones Opti-
mas, no “ideales”, y no se refiere a cualquier sujeto racional, sino a sujetos
pertinentes. Por eso de lo anterior no se sigue que el consenso racional sea
universal. :

Elunico criterio que tenemos para creer en la verdad de “p ” es el de la acep-
tabilidad racional que conduce a un consenso racional situado entre sujetos



PLURALISMO EPISTEMOLOGICO 197

epistémicos pertinentes en condiciones Optimas. Se trata de un criterio falible.
Pero es lo mas a lo que podemos aspirar humanamente hablando.

Necesitamos distinguir entre “objetividad” y “verdad” para poder identi-
ficar los casos en que existe un consenso racionalmente fundado pero equi-
vocado, es decir, cuando la proposicién “p” es objetiva—no hay razones que la
contravengan—, pero no es verdadera, no se satisface la condicion de que p
sea un hecho. Si no contidramos con el concepto de verdad no podriamos ni
siquiera concebir estos casos.

Cuando hay un consenso racionalmente fundado equivocado, pero los su-
Jjetos epistémicos pertinentes no tienen acceso a razones adicionales de las que
permite cierto marco conceptual, creeran errdneamente que han alcanzado la
realidad. Esto es lo que ocurria con los bidlogos racistas que creian que habia
diferencias raciales reales, y que era un hecho que habia razas inferiores. Es-
taban equivocados, aunque su creencia fuera objetiva durante un tiempo [véa-
se el capitulo nueve, “Constructivismo, relativismo y pluralismo™].

Pero la creencia de los bidlogos racistas no era adecuada a ningtin hecho
real. Desde ningin marco conceptual se puede construir el hecho de que hay
razas inferiores, porque la realidad se resiste a eso. Por eso es posible criticar
la creencia racista y demostrar que no es adecuada a ningtin hecho real, que
es falsa. Esto puede requerir que se ofrezcan razones adicionales que quiza
tengan que provenir de marcos conceptuales diferentes. De aqui la importan-
cia de las interacciones dialégicas desde marcos conceptuales diferentes. Por
esto son cruciales la critica y las controversias para el desarrollo del corioci-
miento.

Sin embargo, debe reconocerse que una creencia objetiva, aunque no sea
verdadera, puede tener consecuencias efectivas en cierta comunidad y en cierta
sociedad. La conviccién en una sociedad racista de que hay razas inferiores puede
dar lugar al “hecho social” de una discriminacién efectiva. Pero no se debe
confundir el “hecho social” real de la discriminacidn (que se manifiesta en
actitudes y en acciones de las personas), con un hipotético “hecho real”, que
no existe, de la inferioridad de determinada raza con respecto a otras. La dis-
criminacion, como hecho social, como la actitud de grupos de personas, esta
basada en la creencia falsa de esas personas de que la inferioridad racial es un
hecho real (digamos biologico y genéticamente condicionado). Se trata de dos
tipos distintos de hechos.

Si no tuviéramos el concepto de verdad —no el término “verdad”, sino el
concepto, como quiera que lo expresdramos— no podriamos pensar que en
algunos casos nuestras creencias “alcanzan la realidad”, y por consiguiente no
podriamos discriminar los casos en los que “tocamos epistémicamente la rea-
lidad” de aquellos en los que no, pues no podriamos distinguir entre hechos o



198 LA RACIONALIDAD Y EL PLURALISMO EN LA CIENCIA

entidades meramente postuladas pero que no existen —aunque sean aceptados
en una comunidad por razones objetivamente suficientes— y hechos que real-
mente existen. Por eso requerimos un concepto de verdad, ademas del de ob-
jetividad (entendido como la aceptabilidad racional en condiciones optimas).

Hemos visto una concepcion de la verdad como aceptabilidad racional en con-
diciones Optimas y como adecuacién a la realidad, entendida a la manera in-
ternalista. Por la condicién de aceptabilidad racional podemos tener una nocion
de saber que es pluralista y que entiende al saber como falible, pero al mismo
tiempo permite entender por qué cuando los seres humanos logran un saber,
entonces tienen la mejor justificacion posible para pensar que han conseguido
un genuino acceso epistémico a la realidad.

La aceptabilidad racional en condiciones 6ptimas de una creencia (o de la
proposicion mediante la cual se expresa) la convierte en un saber (por defini-
cién de saber). Pero al mismo tiempo, esa aceptabilidad racional en condicio-
nes Optimas es la garantia, la unica humanamente hablando que se puede te-
ner, de que la creencia es verdadera, es decir, de que la creencia esta atada con
la realidad, de que aquello a lo que se refiere la proposicidn mediante la que
se expresa la creencia es un hecho. Esto es lo que asegura la verdad como ade-
cuacion: el saber est ligado con la realidad. El saber, cuando es verdadero, “toca”
la realidad.

Todo 1o anterior supone una idea de razén como capacidad de los seres hu-
manos —la cual podemos suponer universal, comun a todos los miembros de
la especie, aunque sujeta a evolucién— pero no requiere del supuesto de una
racionalidad absoluta, de una unica manera de ejercer, de desarrollar y de aplicar
esa capacidad. Por el contrario, la manera en la que se ejercita y se aplica la
capacidad humana que amamos razén ha sido y es muy diversa, y no hay ra-
zones para pensar que en algin momento habra una convergencia entre todos
los seres humanos, ni seria eso deseable, pues conduciria'al pensamiento tni-
co y eliminaria la riqueza de la diversidad cultural del planeta.

El pluralismo, en conclusion, constituye la mejor concepcion epistemolo-
gica que reconoce esa riqueza y ofrece la herramienta necesaria para comprender
el desarrollo del conocimiento y de la ciencia, admitiendo la diversidad de
maneras genuinas y adecuadas de conocer y de actuar sobre el mundo, y de-
jando atrés los fantasmas de la modernidad que campearon durante el siglo XX:
el realismo metafisico, la idea de racionalidad absoluta y la nocién del consenso
racional universal.



BIBLIOGRAFIA

AGAZZ1, EVANDRO, El bien, el mal y la ciencia. Las dimensiones éticas de la
empresa cientifico-tecnologica, Madrid: Tecnos, 1996.

BARNES, BARRY, Scientific Knowledge and Sociological Theory, Londres:
Routledge and Kegan Paul, 1974,

, Interests and the Growth of Knowledge, Londres: Routledge and Kegan
Paul, 1977.

BLOOR, DAVID, Knowledge and Social Imagery, 2° edicién (1%, 1976), Londres:
Routledge and Kegan Paul, 1991.

BOYD, RICHARD, “Constructivism, Realism and Philosophical Method”, enJ.
Earman (comp.), Inference, Explanation and Other Frustrations, Berkeley:
University of California Press, 1992, pp. 131-198.

BROWN, HAROLD, Rationality, Londres y Nueva York: Routledge, 1988.

BUNGE, MARIO, The Furniture of the World, Dordrecht: Reidel,1977.

, A World of Systems, Dordrecht: Reidel, 1979.

, Racionalidad y realismo, Madrid: Alianza Universidad, 1985.

, Etica, ciencia y técnica, Buenos Aires: Editorial Sudamericana, 1996.

COURANT, RICHARD, y HERBERT ROBBINS, What is Mathematics?, Oxford:
Oxford University Press, 1941 [version en castellano: ¢ Qué es la matemd-
tica? Una exposicion elemental de sus ideas y métodos, trad. Luis Bravo Gala,
Madrid: Aguilar, (941].

CRruz, MANUEL, Hacerse cargo. Sobre responsabilidad e identidad personal,
Barcelona: Paidés, 1999,

DASCAL, MARCELO, “Observaciones sobre la dinamica de las controversias”,
en Velasco (comp.) 1997, pp. 99-121.

DOMENECH, ANTONL, De la ética a la politica. De la razon erdtica a la razon
inerte, Barcelona: Critica, 1989.

, “Introduccion” a Domar la suerte, de Jon Elster, Barcelona: Paidds, 1999.

ECHEVERRIA, JAVIER, Filosofia de la ciencia, Madrid: Akal, 1995.

ELSTER, JON, Ulysses and the Sirens. Studies in Rationality and Irrationality,
Cambridge: Cambridge University Press, 1979.




200 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

, Sour Grapes. Studies in the Subversion of Rationality, Cambridge: Cam-

bridge University Press, 1983.

, “La posibilidad de una politica racional”, en Olivé (comp.) 1988.

, Solomonic Judgments, Cambridge: Cambridge University Press, 1989.

FERRATER MORA, JOSE, “La teoria de la razon de FMQC”, en Sobrevilla y Garcia
Belaunde (comps.) 1992.

, Diccionario de filosofia, Madrid: Alianza, 1976.

FEYERABEND, PAUL, “Explanation, Reduction and Empiricism”, en Realism,
Rationalism and Scientific Method. Philosophical Papers, [, Cambridge:
Cambridge University Press [version en castellano: Limites de la ciencia,
trad. Ana Carmen Pérez Salvador y Maria del Mar Segui, Barcelona: Paidos,
1989].

————, Tratado contra el método, trad. Diego Ribes, Madrid: Tecnos, 1992.

FLECK, LUDWICK, La génesis y el desarrollo de un hecho cientifico, trad. Luis
Meana, Madrid: Alianza, 1986.

GARZON VALDES, ERNESTO, y FERNANDO SALMERON (comps.), Epistemolo-
gia y cultura. En torno a la obra de Luis Villoro, México: Universidad Na-
cional Auténoma de México, 1993,

GETTIER, EDMUND, “Is Justified True Belief Knowledge?”, dnalysis, vol. 23,
pp. 121-123. [version en castellano incluida en A. P. Griffiths (comp.),
Conocimiento y creencia, trad. Francisco Caracheo, México: Fondo de Cultura
Econémica, 1974].

GONZALEZ, WENCESLAO J. (comp.), Ciencia y valores éticos, Madrid: Arbor
(csic), febrero de 1999.

GREGORI, CRISTINA DI (comp.), “Discusion sobre Conocimiento, sociedad y rea-
lidad de Ledn Olive”, Revista Latinoamericana de Filosofia, vol. XVI, no.
3, noviembre de 1990, pp. 319-351.

, “La fundamentacion racional del conocimiento: programas
fundamentistas”, en Olivé (comp.) 1995, pp. 41-58.

HABERMAS, JURGEN, Conciencia moral y accién comunicativa, Barcelona:
Peninsula, 1985.

, “A Postscript to Knowledge and Human Interests”, Philosophy of the

Social Sciences, vol. 3, no. 2, junio de 1973, pp. 157-189.

, “Teorias de la verdad™ [1972), en Teoria de la Accién Comunicativa:
complementos y estudios previos, Madrid: Catedra, 1989, .

HANSON, NORWOOD RUSSELL, Patterns of Discovery, Cambridge: Cambridge
University Press, 1958.

HARRE, ROM, y PETER MUHLHAUSLER, Pronouns and People. The Linguistic
Construction of Social and Personal Identity, Oxford: Blackwell, 1990.




BIBLIOGRAFIA 201

IBARRA, ANDONI, y THOMAS MORMANN, Representaciones en la ciencia. De
la invariancia estructural a la significatividad pragmatica, Barcelona: Edi-
ciones del Bronce, 1997.

KIRKHAM, RICHARD L., Theories of Truth. A Critical Introduction, Cambrid-
ge: MIT Press, 1992.

KITCHER, PAUL, The Advancement of Science, Nueva York: Oxford Universi-
ty Press, 1993.

KUHN, THOMAS, The Structure of Scientific Revolutions, Chicago: Chicago
University Press, 2° ed. aumentada, 1970. [version en castellano: La estructura
de las revoluciones cientificas, México: Fondo de Cultura Econdmica, 1971].

“;Logica del descubrimiento o psicologia de la investigacién?”, en

Lakatos y Musgrave (comps.) 1970.

, “Consideracion en torno a mis criticos”, en Lakatos y Musgrave (comps )

1970

, “Notas sobre Lakatos”, en Lakatos y Musgrave (comps.) 1970.

, “Commensurability, Comparability, Communicability”, PS4, vol. 2, pp.

669-688, Philosophy of Science Association, 1983.

, ¢ Qué son las revoluciones cientificas? y otros ensayos, Barcelona:

Paidos, 1989.

, “The Road Since Structure”, ps4, vol. 2, pp. 3—13, Philosophy of Science
Association, 1991.

LAKATOS, IMRE, y ALAN MUSGRAVE (comps.), La critica y el desarrollo del
conocimiento, Barcelona: Grijalbo, 1975.

LATOUR, BRUNO, Science in Action, Milton Keynes: Open University Press, 1987.

LATOUR, BRUNO, y STEPHEN WOOLGAR, Laboratory Life. The Social Construc-
tion of Scientific Facts, Londres y Beverly Hills, Ca.: Sage Publications, 1979.

LAUDAN, LARRY, Progress and Its Problems. Towards a Theory of Scientific
Growth, Berkeley, Los Angeles y Londres: University of California Press,
1977.

, Science and Values, Berkeley: University of California Press, 1984.

, “Progress or Rationality? The Prospects for Normative Naturalism”,

American Philosophical Quarterly, vol. 24, no. 1, enero de 1987, pp. 19—

31

, Science and Relativism, University of Chicago Press, 1990 [version

en castellano: La ciencia y el relativismo, Madrid: Alianza, 1991].

, Beyond Positivism and Relativism. Theory, Method and Evidence,

Boulder: Westview Press, 1996.

, “La teoria de la investigacién considerada seriamente”, en Velasco
(comp.) 1997.

LEHRER, KEITH, Knowledge, Oxford: Clarendon Press, 1974.




202 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

MARTINEZ, SERGIO F., De los efectos a las causas, México: Paidos / Semina-
rio de Problemas Cientificos y Filosdficos - Universidad Nacional Auténo-
ma de México, 1998.

MARTINEZ, SERGIO F. y LEON OLIVE (comps.), Epistemologia evolucionista,
México: Paidés / Seminario de Problemas Cientificos y Filosoficos - Uni-
versidad Nacional Auténoma de México, 1997.

MirtcHAM, CARL, Filosofia de la tecnologia, Barcelona: Anthropos, 19809.

MOSTERIN, JESUS, Racionalidad y accién humana, Madrid: Alianza Universi-
dad, 1978.

, Vivan los animales, Madrid: Debate, 1998.

MOULINES, ULISES, Exploraciones metacientificas, Madrid: Alianza Universidad,
1982.

, Pluralidad y recursién, Madrid: Alianza, 1991.

, “Platonismo vs. relativismo en la teoria del saber”, en Garzén Valdés
y Salmerdn (comps.) 1993, pp. [1-22.

MOULINES, ULISES, y JOSE DiEz, Fundamentos de filosofia de la ciencia, Bar-
celona: Ariel, 1997.

OLIVE, LEON, Estado, legitimacion y crisis, México: Siglo XXI, 1985.

(comp.), La explicacidn social del conocimiento, México: Universidad

Nacional Auténoma de México, 1985; 22 edicidén, México: Universidad Na-

cional Autébnoma de México, 1994,

, Conocimiento, sociedad y realidad. Problemas del andlisis social del

conocimiento y del realismo cientifico, México: Fondo de Cultura Econo-

mica, 1988.

(comp.), Racionalidad, México: Siglo XXI/Universidad Nacional Au-

ténoma de México, 1988.

, “Realismo pragmatico: relatividad conceptual y verdad absoluta”,

Dianoia, 1992, pp. 49-61.

, “Sobre verdad y realismo”, en Garzén Valdés y Salmerén (comps.) 1993,

pp. 63-85. o

(comp.), Racionalidad epistémica, vol. 9 de la Enciclopedia iberoame-

ricana de filosofia, Madrid: Trotta/Consejo Superior de Investigaciones

Cientificas, 1995. :

, Razon y sociedad, México: Fontamara, 1996.

, Multiculturalismo y pluralismo, México: Paidos / Facultad de Filosofia

y Letras - Universidad Nacional Auténoma de México, 1999.

, “Una teoria pluralista de la ciencia”, en Velasco (comp.) 1999, pp. 225~

246.



BIBLIOGRAFIA 203

OLIVE, LEON, vy ANA ROSA PEREZ RANSANZ (comps.), Filosofia de la ciencia:
teoria y observacion, México: Siglo XXI Editores / Universidad Nacional
Auténoma de México, 1989.

OLIVE, LEON, y Luls VILLORO (comps.), Filosofia moral, educacion e histo-
ria. Homenaje a Fernando Salmerén, México: Universidad Nacional Auté-
noma de México, 1996.

PEREZ RANSANZ, ANA ROsA, “Verdad y realidad: comentarios a la propuesta
de Ledn Olivé™, Revista Latinoamericana de Filosofia, vol. XIX, no, 2,
noviembre de 1993, pp. 327-352.

, “Verdad y justificacién”, Dignoia, 1992, pp. 85-93.

, “Modelos de cambio cientifico”, en U. Moulines (comp.), La ciencia:

estructura y desarrollo, vol. 4 de la Enciclopedia iberoamericana de filo-

sofia, Madrid: Trotta/ Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, 1993,

pp- 181-202.

, “Racionalidad y desarrollo cientifico”, en Olivé (comp.) 1995, pp. 171-

201.

, “Racionalidad sin fundamentos”, en Olivé y Villoro (comps.) 1996, pp.

277-294.

, “Evolucidn de la idea de inconmensurabilidad”, en Arbor, vol. CLV,

no. 611, pp. 51-75.

, Kuhn y el cambio cientifico, México: Fondo de Cultura Econdmica,
1996.

PEREDA, CARLOS, “Del saber y de la servidumbre”, en Garzon Valdés y Salmerén
(comps.) 1993, pp. 153-168.

PITCHER, G. (comp.), Truth, Englewood Cliffs, N.J.: Prentice-Hall, 1964.

POPPER, KARL, La ldgica de la investigacion cientifica, Madrid: Tecnos, 1962.

, “The Myth of the Framework”, en The Myth of the Framework, Lon-
dres: Routledge, 1994, pp. 33-64.

PuTNAM, HILARY, Reason, Truth and History, Cambridge University Press, 1981
[versién en castellano: Razon, verdad e historia, Madrid: Tecnos, 1988].

, The Many Faces of Realism, Lasalle, I1l.: Open Court, 1987 [version

en castellano: Las mil caras del realismo, Barcelona: Paidds, 1994].

, “La objetividad y la distincion ciencia-ética”, Didnoia, 1988, pp. 7-25.

, “Racionalidad en la teoria de la decisién y en la ética”, en Olivé (comp.)

1988.

, Realism with a Human Face, Cambridge: Harvard University Press,
1990.

QUINTANILLA, MIGUEL ANGEL, 4 favor de la razén, Madrid: Taurus, 1981.

, “Educacién moral y tecnolégica”, en Olivé y Villoro (comps.) 1996,

pp. 315-332.




204 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

, Tecnologia: un enfoque filoséfico, Madrid: Fundesco, 1989.

RESCHER, NICHOLAS, Rationality, Oxford: Oxford University Press, 1988.

, Pluralism, Oxford: Oxford University Press, 1993.

RESNIK, DAVID, The Ethics of Science. An Introduction, Londres: Routledge,
1998.

RIVADULLA, ANDRES, Filosofia actual de la ciencia, Madrid: Tecnos, 1986.

RYLE, GILBERT, Dilemas, México: Universidad Nacional Auténoma de Méxi-
co, 1979.

SHAPERE, DUDLEY, Reason and the Search for Knowledge, Dordrecht: Reidel,
1984.

SINGER, PETER, Animal Liberation, NuevaYork: New York Review, 1990 [version
en castellano: Liberacion animal, Madrid: Trotta].

SOBREVILLA, DAVID, y DOMINGO GARCIA BELAUNDE (comps.), Légica, razén
y humanismo. La obra filosdfica de Francisco Miré Quesada, Lima: Uni-
versidad de Lima, 1992.

SOKAL, ALAN, y JEAN BRICMONT, Intellectual Impostures, Londres: Profile
Books, 1997 [versién en castellano: Imposturas intelectuales, Barcelona:
Paidés, 1999].

SOsA, ERNESTO, “The Analysis of *knowledge that p’ ”, Analysis, no. 25, 1964,
pp. 1-8; reeditado en Sosa 1991.

, “Filosofia en serio y libertad de espiritu”, en Olivé (comp.) 1988,

pp. 350-374.

, Knowledge in Perspective. Selected Essays in Epistemology, Cambridge:

Cambridge University Press, 1991.

, Conocimiento y virtud intelectual, México: Fondo de Cultura Econé-
mica / Universidad Nacional Auténoma de México, 1993,

STRAWSON, PETER, Introduction to Logical Theory, Londres: Methuen, 1952.

, “Truth”, en Pitcher (comp.) 1964, pp. 32-53.

VAN FRAASEN, BaS. C., The Scientific Image, Oxford: Oxford University Press,
1980 [versién en castellano: La imagen cientifica, trad. Sergio F. Martinez,
Meéxico: Paidos / Seminario de Problemas Cientificos y Filoséficos - Uni-
versidad Nacional Auténoma de México, 1997].

. VELASCO, AMBROSIO, “El concepto de tradicidn en la filosofia de la ciencia”,

en Velasco (comp.) 1997, pp. 157-178.

(comp.), Racionalidad y cambio cientifico, México: Paidos/ Semina-

rio de Problemas Cientificos y Filos6ficos - Universidad Nacional Autdno-

ma de México, 1997.

(comp.), Progreso, pluralismo y racionalidad en la ciencia. Homena-

Jje a Larry Laudan, México: Universidad Nacional Auténoma de México,

1999.




BIBLIOGRAF{A 205

VILLORO, LUIS, Creer, saber, conocer, México: Siglo XXI, 1982.

, “Sobre justificacion y verdad: respuesta a Ledn Olivé”, Critica, vol.

XX11, no. 65, México, 1990, pp. 73-92.

, “Respuesta a discrepancias y objeciones”, en Garzon Valdés y Salmeron
(comps.) 1993, pp. 331-350.

WEBB, GEORGE E., The Evolution Controversy in America, Kentucky: The Uni-
versity Press of Kentucky, 1988.

WOOLGAR, STEPHEN, Science: The Very Idea, Londres: Tavistock, 1988.

(comp.), Knowledge and Reflexivity. New Frontiers in the Sociology of

Knowledge, Londres: Sage, 1988.







ANTECEDENTES DE ESTE LIBRO

Las secciones de introduccion a la primera y a la tercera partes de este libro se
basan en la ponencia inédita presentada en la sesién plenaria sobre “Retrospectiva
y prospectiva de la filosofia de la ciencia”, en el XIV Congreso Interamerica-
no de Filosofia, Puebla, México, agosto de 1999.

“La irracionalidad de desconfiar de la ciencia y de confiar en exceso en ella”
se basa en una conferencia inédita, dictada en el Centro Cultural Koldo Mitxelena,
de San Sebastian, Espafia, en marzo de 1999, dentro del ciclo “Entre la cien-
cia y la pseudociencia. Mito y realidad de la racionalidad cientifica”, organi-
zado por la Universidad del Pais Vasco y la Catedra Miguel Sanchez Mazas, y
coordinado por Andoni Ibarra.

“La comunicacion cientifica y la filosofia” se basa en un articulo con el mismo
titulo publicado en la revista Ciencias, de la Facultad de Ciencias de la Univer-
sidad Nacional Auténoma de México, no. 46, abril-junio de 1997, pp. 48-56.

Los tres capitulos de la segunda parte, “El bien, el mal y larazén”, se basan
en el médulo titulado “Etica aplicada a la ciencia y la tecnologfa”, publicado en
Cuestiones éticas de la ciencia y la tecnologia en el siglo XXI, compilado por
Andoni Ibarra [Bilbao: Universidad del Pais Vasco, 2000]. Se publica con au-
torizacion de la editorial. Estos capitulos tienen como antecedentes: “Racio-
nalidad cientifica y valores éticos en las ciencias y la tecnologia”, 4rbor, com-
pilado por Wenceslao J. Gonzalez, tomo CLXII, no. 638, febrero de 1999,
pp. 195-220; y “Etica y tecnologia”, en Luis Villoro (comp.), Problemas de ética
contempordnea, México: Universidad Nacional Auténoma de México (en pren-
sa). La seccion “El concepto de eficiencia técnica y el papel de las comunida-
des de usuarios” se basa en una ponencia presentada en la mesa sobre “Filo-
sofia de la tecnologia” en el XX Congreso Mundial de Filosofia, que se llevo
a cabo en Boston en agosto de 1998.

“Una teoria pluralista de la ciencia y el progreso cientifico” es una versién
modificada del articulo “Una teoria pluralista de la ciencia”, publicado origi-
nalmente en Ambrosio Velasco (comp.), Progreso, pluralismo y racionalidad



208 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

en la ciencia. Homenaje a Larry Laudan, México: Universidad Nacional Au-
ténoma de México, 1999, pp. 225-246.

“Racionalidad, objetividad y verdad” es una versién modificada del articu-
lo con el mismo titulo, publicado en L. Olivé (comp.), Racionalidad epistémi-
ca, vol. 9 de la Enciclopedia iberoamericana de filosofia, Madrid: Trotta/ Consejo
Superior de Investigaciones Cientificas, 1995, pp. 91-121.

“Constructivismo, relativismo y pluralismo” se basa en el articulo “Cons-
tructivismo, relativismo y pluralismo en la filosofia y sociclogia de la ciencia”,
publicado en Carlos Solis {comp.), Alta tension, Barcelona: Paidos, 1998,
pp. 195-211.

“Pluralismo epistemoldgico” es una versién modificada del articulo “Plu-
ralismo epistemolégico: mas sobre racionalidad, verdad y consenso”, publicado
en la Revista Latinoamericana de Filosofia, vol. XXII, primavera de 1996,
pp. 251-263, y reimpreso en A. Velasco (comp.), Racionalidad y cambio cien-
tifico, México: Paidés / Universidad Nacional Auténoma de México, 1997,
pp. 45-55.



INDICE ANALITICO

absolutismo, 121

aceptabilidad racional en condicio-
nes Optimas, 196, 198

adecuacioén, 188

algoritmos de racionalidad, 112

Aristoteles, 51

artefactos, 88

axiologia, 143

Barnes, Barry, 172

Baudrillard, Jean, 63

Berkeley, George, 157

biologia evolucionista, 57

Bloor, David, 172

Boyd, Richard, 171, 174, 181

Bricmont, Jean, 62

broma de Sokal, 62, 72

Brown, Harold, 156

Bunge, Mario, 87, 135, 154, 160,
162

ciencias formales, 30

cientificismo, 61

codigos éticos de experimentacion,
125

comunicacién, 71

comunicacion cientifica, 67

comunidad epistémica pertinente,
161

concepcion correspondentista, 163

concepcidn empirista, 136
concepciones seménticas de las
teorias, 30
condiciones epistémicas ideales,
187
condiciones epistémicas Optimas,
193
conocimiento proposicional
explicacién del, 151, 163
consenso racional, 187
calificado, 193
situado, 191, 193
universal, 189
construccion, 70
constructivismo, 171, 175
devastador, 172, 173, 179
kantiano, 172
neokantiano, 178
social, 172
y relativismo, 179
constructivista, 172
Copérnico, 169
Courant, Richard, 25
creacionismo, 59
criterio, 54
criterio de demarcacion, 45, 48, 51
criterio de verificabilidad, 53
Cruz, Manuel, 42, 97
Dalton, 169
dafios justificables, 107



210 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

Darwin, Charles, 57

Dascal, Marcelo, 113
Deberes, 126

Deleuze, Gilles, 63

derechos de los animales, 124
derechos humanos, 122
Derrida, Jacques, 72
Descartes, René, 51

Diez, José, 31

Di Gregori, Cristina, 158, 195
dilema ético, 116

Domeénech, Antoni, 153
Durrell, Lawrence, 75

Echeverria, Javier, 42, 88, 127
eficacia, 98, 100

eficiencia, 98, 100, 102
eleccidn racional, 93

Elster, Jon, 153

empirismo légico, 69, 157
empiristas, 136

epistemologia, 21, 133, 140, 149

papel normativo, 149
epistemoldgico, 35
epistemoélogos, 133
especismo, 119
esquema conceptual, 170
esquemas clasificatorios, 169
eutanasia, 91
evaluacion de la tecnologia, 97

evaluacion externa de las tecnolo-

gias, 98
evaluacién interna, 98
experimentos con animales, 118
explicacion, 166 .

factibilidad, 98
fenomenologia, 157
fendmenos, 30
Feyerabend, Paul, 121, 158

fiabilidad, 98

filosofia de la ciencia, 21
Fleck, Ludwick, 171
fundacionistas, 157

Galileo, 48, 52, 169
Gettier, Edmund, 164
gnoseologia, 21

Habermas, Jiirgen, 121, 186, 190
Hanson, Norwood Russell, 185
Hume, David, 157

imagen cientifica de la ciencia, 42
imagen filosofica de la ciencia, 42
imégenes de la ciencia

la imagen publica, 43, 67
inconmensurabilidad, 158, 168, 179
intersubjetividad, 159, 160
Ibarra, 31
Irigaray, Luce, 63

jerarquia de valores, 120
Justificacién, 152

Kant, Emmanuel, 51, 120, 157

Kitcher, Philip, 172

Kristeva, Julia, 63

Kuhn, Thomas, 34, 37, 69, 158, 168,
171 '

Lacan, Jacques, 63

Lakatos, Imre, 49

Latour, Bruno, 172, 173

Laudan, Larry, 47, 56, 93, 132 y ss.,
143 y ss., 158

Lehrer, Keith, 164

Locke, John, 157

marco conceptual, 161



INDICE ANALITICO 211

Martinez, Sergio, 28
metacientifica, 26
metacientificos

términos, 33
metodologia, 52, 143, 149
métodos, 34
Mormann, Thomas, 31
Molina, Mario, 40, 114
Mosterin, Jests, 152
Moulines, Ulises, 31, 165

naturalizarse, 133

necesidad, 156

necesidades basicas, 122

neutralidad valorativa, 91

neutralidad valorativa de la ciencia
y la tecnologia, 86, 91

Newton, 48, 52

norma moral, 120

objetividad, 160, 161
racionalidad epistémica, 158
y verdad, 197
Olivé, 29
Olivé, Ledn, 27, 28, 29, 112, 123,
131
Overton, William, 47 y ss.

papel normativo, 140, 149
Pereda, Carlos, 164, 165
Pérez Ransanz, Ana Rosa, 29, 158,
160, 168, 186, 189, 195
perspectivismo, 139
Platén, 51, 157, 159, 163
pluralismo, 121, 131, 137
epistemoldgico, 194
pluralista, 147
Popper, Karl, 34, 50, 53
positivismo 16gico, 69
positivistas 16gicos, 53

pragmatista, 136

principio de falsabilidad, 33

principio de precaucion, 104, 110,
117

principios morales, 90

progreso, 134

progreso cientifico, 139

progreso tecnoldgico, 104

Putnam, Hilary, 158, 170, 186, 189,
190

Quintanilla, Miguel Angel, 87, 100,
160

racionalidad, 69, 152
completa, 154
de fines, 94, 144
de medios a fines, 94, 144
del cambio cientifico, 146
epistémica, 13-14, 64, 65, 162
epistemolégica, 154
evaluativa, 154
instrumental, 144
logica, 154
metodologica, 154
modelo clasico de 1a, 155
ontoldgica, 154
parcial, 154
tedrica, 163
y progreso, 141, 144
racismo, 119
razén, 151
como capacidad, 198
como fundamento, 151
razones, 160
razones objetivamente suficientes,
109, 160
realidad
objetiva, 159
realidad objetiva, 158



212 EL BIEN, EL MAL Y LA RAZON

realismo, 175
gnoseoldgico, 163
interno, 158, 170
ontolodgico, 166
realista, 136
realistas, 135
reglas, 156
relativismo, 121
cognitivo, 179
ontolodgico, 180
relativista, 147
Rescher, Nicholas, 152, 153, 190,
194
Resnik, David, 116, 119, 125
responsabilidad moral, 118
resultado no intencional, 93
Rivadulla, Andrés, 160
Robbins, Herbert, 25
Rowland, Sherwood, 40, 114
Ruse, Michael, 47
Ryle, Gilbert, 31

saber, 163, 165
Shapere, Dudley, 33
Singer, Peter, 119
sistema técnico
concepto de, 88
sociologia de la ciencia, 26
Sokal, Alan, 62
Sosa, Ernesto, 158, 165
sujeto epistémico pertinente, 161

taxonomia léxica, 170

técnicas, 87

tecnociencia, 127

teoria de la eleccién racional, 153,
155

teoria del conocimiento, 21

teoria pluralista, 135

teorias cientificas, 30

teorias realistas, 135

tradicion platénica, 159

tradiciones cientificas, 56

Turing, Alan, 74

universalidad, 156

validez de los descubrimientos
cientificos, 76

valores, 42, 88, 124

Van Fraassen, Bas C., 31, 136

Velasco, Ambrosio, 56, 93

verdad, 188, 192, 195 ,
como correspondencia, 163, 167
y aceptabilidad racional, 190
y objetividad, 193

Villoro, Luis, 109, 152, 160, 164,
195

visién hegeliana, 137

Webb, George E., 48, 61
Weinberg, Steven, 72, 74, 75, 76
Woolgar, Stephen, 172, 173



También publicado por Paidds y la UNAM

RACIONALIDAD Y CAMBIO CIENTIFICO
AMBROSIO VELASCO GOMEZ
(comp.)

Uno de los problemas centrales de la filosofia de la ciencia postpositivista
es la elucidacion de la racionalidad cientifica incorporada al cambio en
las ciencias. Entre los diferentes temas estudiados en este volumen des-
taca, en primer lugar, la naturaleza del estudio filoséfico de la ciencia. ;Se
trata de un conocimiento empiricamente corroborable, descriptivo, o mas
bien de normas y prescripciones que sefialan como deberian desarrollarse
las ciencias para poder progresar racionalmente? Otra discusion aqui
abordada es la relativa a los presupuestos ontoldgicos del progreso cien-
tifico: ¢implica éste una aproximacion a la verdad, es decir, una mejor
correspondencia entre las teorias y la “realidad”? Por otra parte, la idea
de racionalidad como progreso supone la posibilidad de evaluar compa-
rativamente teorias de diferentes épocas: la interpretacion histérica de las
teorias cientificas y de su importancia filos6fica estdn a la base de las ideas
de progreso y racionalidad. Finalmente, los conceptos que dan titulo a este
libro son analizados a partir de las controversias y los consensos entre una
pluralidad de teorias, marcos conceptuales y tradiciones.

Con articulos originales a cargo de Larry Laudan, Ulises Moulines, Marcelo
Dascal y otros autores, este libro ofrece, en suma, una discusion seria y
novedosa de aspectos epistemoldgicos, historiograficos, ontolégicos, se~
manticos y hermenéuticos de la racionalidad del cambio cientifico.







También publicado por Paidés y la UNAM

EPISTEMOLOGIA EVOLUCIONISTA
SERGIO F. MARTINEZ Y LEON OLIVE
(comps.)

Se conocen como “epistemologias evolucionistas™ los intentos de utili-
zar la teoria de la evolucidn para clarificar la naturaleza del conocimiento
en general y del conocimiento cientifico en particular. Hay distintas clases
de epistemologias evolucionistas, segun el tipo de relacién entre la evo-
Iucién y el conocimiento que busquen subrayar. Las representadas en este
volumen provienen directamente de nuestra manera de entender la teo-
ria de la evolucién orgénica segin Darwin, y no de otras tradiciones de
pensamiento evolucionista basadas en las ciencias sociales del siglo X1X.
Uno de los objetivos centrales de las epistemologias evolucionistas consiste
en descubrir maneras de aprovechar las tesis darwinianas como método
de conocimiento que trascienda la teoria de la evolucién orgénica y sir-
va de marco a explicaciones de la mas diversa indole. Disciplinas como
la biologia, la inmunologia, la neurofisiologia e incluso la computacién
han hecho afotunadas aplicaciones de la capacidad explicativa del mo-
delo de la seleccidn natural. ;Hasta qué punto es posible resolver tam-
bién a pattir de ahi problemas de interés filoséfico, como los relaciona-
dos con el cambio de las teorias en la ciencia y el progreso del conocimiento
cientifico? Karl Popper, Donald Campbell, David Hull, Paul Thagard,
Robert Richard y otros autores ofrecen en estas pAginas una respuesta.




Esta reimpresion de
El bien, el maly la razén. Facetas de la ciencia
yde la tecnologia, de Ledn Olivé, se termin6 de imprimir
y encuadernar en los talleres de Programas Educativos,
S. A.de C. V., Calzada Chabacano 65, local A,
col. Asturias, México, D. F., en diciembre
de 2004. Su composicién y formacién —realizadas en
tinos Times New Roman de 15/18, 10/12 y 9/11 puntos—
estuvieron a cargo de Sandra Luz Tirado
(tel. 04455-2109-5378).






LEON OLIV
El bien, el mal y

A lo largo del siglo XX, 1a ciendia y la tecna
humanas y el planeta entero como nada lo
esto posible v para comprender las mil caras
combinar al menos tres puntos de wista dife 5, Cada uno de los cuales s
imagen particular de la.ciencea: la imagen de los propios cientificos y tecndlogos, la
de la filosoffa de la ciencia y de la tecnologia, ¥ la de |la comunicacién
pﬂbliica de la ciencia. En este libro se examinan algunas facetas de |a cencia y de la
tecnologia segdn la imagen filosofica: se analiza por qué ellas constituyen paradigmas
de accién racional que permiten conocer el mundo y transformario eficientemente,
pero también se muestra gue tenerles una confianza ciega es tan irraciona! como
desconfiar de ellas: La dendia v la tecnologia tienen limites metodoldgicos y eplsternoldgicos
en cuanto alo que pueden alcanzar, asi como restricciones éticas en cuanto a lo que
es comecto gue se propongan (a este respacto, basta recordar su capacidad de infligir
| sufrimients, las armas nuckeares, la manipulacidn genética o el detenioro amibiental),
Esta obra resulta asi una valiosa contnbucion a la indispensable tarea de entender la
ciencia, la maxima expresion de la racionalidad humana, a fin de encauzar su poder
con responsabilidad y sabrendo elegir entre el bien y el mal.
Ledin Olivé estudio Matematicas y Filosofia en Mexico e Inglaterra. Profesor e mvestigador
en la Universidad Nacional Auténoma de México, miembro del Sistema Macional de
Investigadores y Premio de la Academia Mexicana de Ciencias, ha dictado curses en
casi toda America Lating, en Espana y en Estados Unidos. Entre sus cbras destacan
Conocimiento, socedad i realidad y Multiculturalisme y pluralismo, esta ditima también
publicada por Paidés.

15BN UGHR-H53-453-46

|“ ‘u N ETO0G
3 7A968R 534533 |‘R

R R R R R R R AR RS




